
Il  y  a  u n e  q u i n z a i n e  d ’ a n n é e s , afin de balayer 
les nouvelles approches des origines de l’homme, je mon­
trais que la plupart des interprétations de l’hominisation 
s’opéraient par l’entremise de modèles généraux fondés sur 
le savoir des éthologues, savoir qui avait progressivement 
remplacé celui des ethnologues (Joulian, 1998).

Ce changement d’univers de référence, des sciences de 
la culture vers les sciences de la nature, posait et pose encore 
d’importantes questions épistémologiques et méthodo­
logiques liées à la nature des êtres et des phénomènes com­
parés, aux régimes de scientificité en présence, aux objectifs 
visés, mais également à deux dérives majeures qui sont celles 
d’une naturalisation des caractéristiques humaines, symé­
trique d’une essentialisation (ou anthropomorphisation) des 
animaux.

Le positivisme grandissant de l’archéologie préhisto­
rique – dont on peut se demander si elle est encore une 
science sociale – et le rouleau compresseur des sciences 
cognitives et génétiques qui prétendent traiter tous les objets 
des sciences humaines et sociales (les techniques, la culture, 
la religion…) dessinent depuis une vingtaine d’années un 
nouveau paysage scientifique, instable, mais durable. Dans 

Frédéric Joulian

Comparer l’incomparable
Des vertus et des limites  

de la comparaison hommes/primates



F
a

ir
e

 d
e

s
 s

c
ie

n
c

e
s

 s
o

c
ia

l
e

s
 –

 C
o

m
p

a
r

e
r

 —
 9

6

C
o

m
p

a
r

e
r

 l
’i

n
c

o
m

p
a

r
a

b
l

e
 —

 9
7des changements techniques et économiques…) sont mal­

heureusement empruntés aux sciences de l’homme sans les 
modes d’emploi, sans les savoirs et constructions théoriques 
élaborés depuis cent cinquante ans. Cela explique peut-être 
aussi les malentendus persistants et stériles auxquels nous 
assistons à propos des « cultures animales » par exemple, tant 
au niveau international que national.

Je me propose ici d’aborder frontalement la question de 
la comparaison entre humains et non-humains, en posant un 
cadre et des règles de comparaison minimales dans lesquels se 
mouvoir, et dans lesquels données et problématiques biolo­
giques ainsi que données et problématiques anthropologiques 
puissent s’entendre et se compléter de façon productive.

Comment comparer des hommes et des primates dès lors 
que nous ne comparons pas uniquement leurs anatomies mais 
aussi leurs comportements, leurs productions matérielles 
(leurs artefacts) et non matérielles (les effets qu’ils produisent 
volontairement et collectivement sur autrui) ?

Les termes de la comparaison seront pris dans trois 
classes d’existants : les hommes modernes (Homo sapiens), les 
grands singes (bonobo Pan pygmaeus, chimpanzé Pan tro-
glodytes, orang-outan Pongo pygmaeus, gorilles Gorilla gorilla, 
Gorilla bereingei) et les premiers représentants de notre 
famille (australopithèques et Homo). Cette superfamille, éga­
lement appelée « hominoïdés », recouvre des espèces vivantes 
et éteintes. Elle permet d’inscrire les phénomènes humains 
dans un cadre temporel large (15 millions d’années) et varié 
(plus d’une vingtaine d’espèces) au sein duquel apprécier de 
façon non duelle des traits et phénomènes aussi complexes 
que les conduites motrices fines, la conscience réfléchie, les 
capacités langagières, l’organisation de l’espace, l’évitement 
de l’inceste ou les conduites funéraires, pour ne prendre que 
quelques traits définitoires des humains actuels.

L’objectif d’établir un cadre et des règles de comparaison 
doit également être pensé en fonction de visées particulières, 
liées à une question et à des corpus délimités ou en fonction 
d’objectifs universalistes, les seuls à même, me semble-t-il, 
de permettre un dialogue ambitieux entre données « natu­
relles » et « culturelles », pour le dire rapidement. À ce propos, 

ce nouveau paysage, les paradigmes empiriques et évolution­
nistes refluent des sciences humaines et sociales ; les clivages 
traditionnels nature/culture, animalité/humanité n’ont plus 
les vertus heuristiques et empiriques qu’ils avaient autrefois. 
Tracer des lignes de démarcation et désigner ce qu’est un 
humain, un pré-humain, un animal, ne suffit plus. Une des 
principales raisons de cette baisse de rendement cognitif est 
que l’anthropologie, l’histoire et bien sûr la philosophie, d’un 
côté, les sciences cognitives et biologiques, d’un autre, se sont 
essentiellement préoccupées de questions ontologiques et 
sont donc, de fait, restées dans un schéma dualiste dont les 
défauts dépassent désormais les qualités.

L’incapacité à prendre en charge les activités, les com­
portements ou les émotions comme clés essentielles de la 
compréhension de l’évolution est symptomatique de la 
normalité de nos disciplines autant que des malentendus 
entre champs et objets des sciences biologiques et humaines 
(Cheveigné et Joulian, 2008 ; Joulian, 2009).

Jusqu’à présent, les arguments justifiant les rapproche­
ments entre hommes et singes utilisés par les biologistes 
étaient essentiellement d’ordre taxinomique : « C’est parce 
que nous partageons 99 % de notre ADN que… » (Waal, 
1996) ou au mieux, opératoire : « Toutes choses égales par 
ailleurs, nous nous permettons de rapprocher les conduites 
de chasse des X et des Y » ; arguments englobants ou prag­
matiques qui satisfont les médias ou les sciences dites exactes, 
mais non les sciences sociales bien plus exigeantes sur le plan 
de la scientificité pour des raisons que nous ne pouvons 
détailler ici mais qui sont liées à la nature des objets « sujets » 
et de la complication des phénomènes relationnels, sociaux, 
psychologiques et historiques étudiés.

Si par ailleurs on fait un état des lieux de la question de 
l’humain dans les sciences humaines et sociales, force est de 
constater que le « phénomène humain » ne fait plus recette 
et que nos disciplines ont rabattu leurs ambitions. Elles pré­
cisent, contrôlent, réfutent comme jamais auparavant, mais 
laissent les « grands sujets anthropologiques » aux sciences de 
la nature. Ces grands sujets (origine du social, des capacités 
langagières et symboliques, variabilité des cultures, moteurs 



F
a

ir
e

 d
e

s
 s

c
ie

n
c

e
s

 s
o

c
ia

l
e

s
 –

 C
o

m
p

a
r

e
r

 —
 9

8

C
o

m
p

a
r

e
r

 l
’i

n
c

o
m

p
a

r
a

b
l

e
 —

 9
9des structures d’habitat, des modes de vie, dans le temps. 

La psychologie comparée, l’éthologie cognitive comparent 
quant à elles des comportements, des mécanismes ou des 
structures en tant que traits définitoires d’une espèce, mais 
n’abordent que très rarement les dimensions historiques de 
ces traits (Delfour et Dubois, 2005). Les changements dans 
les systèmes sociaux des primates ne sont au mieux compris 
que dans leurs dimensions écologiques et adaptatives. Les 
approches cognitives des programmes généralistes dominent 
les recherches actuelles (Tomasello et Call, 1997) et rares 
sont les psychologues (Vauclair, 1998) à vouloir fonder un 
comparatisme raisonné entre les hommes et les primates.

Prendre aujourd’hui position sur ces questions revient 
non seulement à reconnaître mais également à intégrer le 
mieux possible les deux dimensions diachroniques et syn­
chroniques des sociétés animales, quelles qu’elles soient. Il 
importe aussi de ne pas rejeter, sans l’avoir préalablement 
qualifiée, la question de l’origine de l’homme, sachant qu’elle 
ne se limite plus seulement à la quête du plus ancien ancêtre 
ou d’un « dernier ancêtre commun » (Last Common Ancestor) 
– avatar contemporain du « chaînon manquant » –, mais éga­
lement à l’analyse de l’apparition de nouvelles conduites, 
configurations sociales et relationnelles.

Ce premier volet, qui correspond aux interrogations 
sur les dynamiques du changement, est crucial mais nous ne 
ferons que le mentionner, tant il implique des corpus de savoir 
importants mais peu liés et sur lesquels il est donc difficile 
de poser une analyse pertinente. C’est le cas notamment des 
travaux éthologiques ou sociologiques sur l’innovation, ou des 
travaux de modélisation formels et théoriques sur « l’émer­
gence ». Remarquons au passage que les programmes et tra­
vaux sur l’origine du langage de la décennie passée ou ceux 
sur les animats (et plus généralement sur les modèles robo­
tiques et animaux) entrent parfaitement dans ce cas de figure 
(voir les conférences From Animals to Animats, 1990-2010). 
Si ces formalismes et abstractions fleurissent autant de nos 
jours, ce n’est pas seulement en raison d’un désir d’expli­
quer ou de représenter autrement les commencements ou les 
changements, mais peut-être aussi en raison d’une désaffection 

j’évoquerai la question des universaux (telle que la conçoit 
l’anthropologie) ou celle des invariants (telle que la conçoit 
ou la concevait l’éthologie ou la psychologie) afin de montrer 
la nature des malentendus et la manière d’y échapper, notam­
ment en distinguant les modes de fonctionnement – relation­
nels ou interactionnels – des sociétés humaines et animales.

Ma proposition s’inscrit donc dans une chaîne conti­
nue : description critique, comparaison, généralisation, dans 
laquelle le point central est celui de la comparaison interspé­
cifique et de ses apports méthodiques et cognitifs aux sciences 
humaines. Car ne nous leurrons pas, si nous ne comparons 
pas systématiquement, nous comparons tout de même, mais 
de façon sauvage et peu utile (notamment en utilisant des 
métacatégories « animalité/humanité » dont l’universalité est 
bien sûr discutable). L’alternative est ici de dessiner quelques 
lignes de conduite, quelques garde-fous que chacun puisse 
suivre, dès lors qu’il se lance dans l’opération périlleuse d’une 
comparaison entre espèces.

Pourquoi comparer hommes et singes ?

L’homme est un primate, mammifère supérieur qui, malgré 
son originalité (bipédie, indétermination forte, capacité lan­
gagière, capacité à aménager son environnement…) partage 
un grand nombre de caractéristiques anatomiques, cogni­
tives, comportementales, sociales avec d’autres espèces ani­
males, primates ou non. Comparer ses traits communs ou 
spécifiques avec d’autres primates ou mammifères permet 
de mieux saisir l’émergence, l’histoire et les configurations 
ou structures actuelles de ces traits.

Ces trois volets : « émergence », « histoire » et « struc­
ture » correspondent souvent à des programmes heuris­
tiques distincts et à des projets disciplinaires autonomes. 
La paléontologie humaine, la psychologie, la linguistique 
se sont fréquemment penchées sur les deux premiers volets 
comme l’origine de tel ou tel trait humain (outil taillé, bipé­
die, langage articulé, conscience réfléchie…). La préhistoire 
étend également ses interrogations à l’analyse des techniques, 



F
a

ir
e

 d
e

s
 s

c
ie

n
c

e
s

 s
o

c
ia

l
e

s
 –

 C
o

m
p

a
r

e
r

 —
 1

00

C
o

m
p

a
r

e
r

 l
’i

n
c

o
m

p
a

r
a

b
l

e
 —

 1
01conduites humaines actuelles et passées et finalement de 

produire une connaissance plus juste, au-delà de l’espèce.
Si la démonstration de l’existence de traits communs 

permet bien souvent de casser la spécificité ou l’unicité de 
l’homme, celle d’un « propre de l’homme », ce n’est qu’un 
effet secondaire généré par la comparaison. Le fait principal, 
lié à l’avancée majeure des observations dans les sciences du 
comportement, est que, pour interroger certaines qualités 
humaines, non seulement nous pouvons, mais nous devons, 
comparer certaines espèces sous peine d’être partiaux dans 
l’analyse des questions et données.

Exposons à présent un cladogramme des primates (fig. 1) 
et un tableau des capacités cognitives supérieures des homi­
noïdes (tab. 1). Ils montrent qu’un grand nombre de ces capa­
cités existent bien antérieurement au genre Homo et qu’elles 
doivent être analysées par rapport à d’autres taxons, que cela 
soit en termes généalogiques (de filiation) ou phylogéniques 
(d’apparentement).

Le cladogramme, emprunté à la nouvelle systématique 
des espèces, illustre, dans le cas des primates, les relations 
d’apparentement de l ’ordre entier qui comprend plus 
200 espèces vivantes. Il est fondé sur des caractéristiques tant 
morphologiques que génétiques et, à l’inverse des anciennes 
classifications, il montre notamment la plus grande proximité 
entre les hommes et les chimpanzés qu’entre les chimpanzés 
et les gorilles, par exemple. Envisager le « nœud 13 » dans 
son ensemble permet de limiter les incohérences non seule­
ment biologiques, mais également comportementales. Les 
hommes ne doivent plus être directement opposés au reste 
des primates mais pris au sein de l’ordre tout entier dans un 
espace-temps à définir en fonction de questions particulières. 

Le tableau illustre un éventail de capacités cognitives 
humaines liées à la conscience réfléchie présentes chez les 
anthropoïdes ou d’autres espèces. D’autres tableaux, fondés 
sur les compétences sociales ou motrices, auraient également 
pu être établis. Ils auraient montré que les activités humaines 
non seulement peuvent, mais doivent être comparées et expli­
citées dans leur communauté et leur différence avec celles 
des autres êtres vivants.

de plus en plus forte des sciences humaines et sociales pour les 
questions évolutives, excepté chez quelques anthropologues 
atypiques (Guille-Escuret, 2008 ; Testart, 2006).

La question de l’ancienneté et de la succession des 
espèces telle qu’elle se pratique dans le secteur de la paléon­
tologie humaine ou de la préhistoire, même si elle est mise 
en modèle ou en scénario, ne présente qu’un intérêt explicatif 
limité pour le reste des sciences de l’homme. Le modèle 
savanicole de l’hominisation des paléontologues contrarié 
par le modèle forestier des primatologues (Coppens, 1994 ; 
Boesch-Achermann et Boesch, 1994) donne parfois l’impres­
sion de pouvoir être concrétisé, mais ce n’est qu’une illusion 
tant les corpus, les cadres de comparaison et les concepts 
échappent à la discussion. Nous reviendrons sur ces points 
plus loin. La question de l’hominisation, autrement dit celle 
des mécanismes biologiques et culturels de transformation 
qui nous font passer en trois millions d’années des premiers 
bipèdes aux hommes actuels, ne peut être mise en réserve 
tant que nous vivons la cohabitation de différents régimes 
d’existence dans nos sociétés contemporaines (économiques : 
de prédation et de production ; mécaniques : avec et sans 
outil ; sémiotiques : non verbaux et verbaux ; sociologiques : 
avec un pouvoir distribué ou hiérarchisé…) et que les grands 
événements évolutifs de l’humanité (maîtrise instrumentale, 
externation des représentations via le langage, domestication 
des plantes et des animaux…) renvoient aussi à ces modes de 
vie, généralement conçus comme des plans structuraux de 
l’histoire humaine. Cette hypercomplexité de l’hominisation 
tant commentée par Edgar Morin au début des années 1970 
(Morin, 1973 ; Morin et Piattelli-Palmarini, 1974) reste 
encore à envisager d’un point de vue pragmatique et non seu­
lement du point de vue philosophique ou épistémologique. 
Pour ce faire, jamais nous n’avons autant eu besoin d’intégrer 
différents registres de connaissances, souvent de nature très 
diverse, dans un espace interspécifique.

Au-delà de l’analyse du phénomène évolutif, le « pour­
quoi comparer hommes et singes ? » revient tout simplement 
à prendre acte que certains traits communs aux hommes 
et aux singes permettent d’éclairer la compréhension des 



F
a

ir
e

 d
e

s
 s

c
ie

n
c

e
s

 s
o

c
ia

l
e

s
 –

 C
o

m
p

a
r

e
r

 —
 1

02

C
o

m
p

a
r

e
r

 l
’i

n
c

o
m

p
a

r
a

b
l

e
 —

 1
03Tableau 1. Capacités cognitives supérieures des hominoïdes

Hu
m

ai
n

Bo
no

bo

Ch
im

pa
nz

é

Go
ril

le

Or
an

g-
Ou

ta
n

Ca
pu

cin

Da
up

hi
n

Co
rb

ea
u

Utilisation 
d’outils x x x x x x x x

Fabrication 
d’outils x x x x x x x x

Transmission 
active x – x – – – ? –

Simulation x x x x x – ? ?

Test  
de la tache x x x – x – x x ?

Attribution  
d’intention x x x x x – ? –

Empathie x x x x ? – x x ?

Tromperie 
tactique x x x ? ? – x ? –

Pointage x ? x ? ? ? – – –

Imitation x x x ? x – x –

Sources : Mitchell, 2002 ; Shumaker, Walkup et Beck, 2011.

Que comparer ?

Si nous prenons un angle d’attaque anthropologique des 
sociétés de primates, les questionnements les plus variés 
sont alors envisageables, sur la socialité, les modes de sub­
sistance, le rôle des émotions, les techniques, l’intelligence 
sociale, l’élevage des jeunes, l’apprentissage… La liste est 
quasiment infinie et les contributions de la primatologie ou 
de la psychologie animale innombrables depuis une trentaine 
d’années. Mais comment structurer ce qui advient sur le ter­
rain (les activités, les événements), au fil des observations, 
au fil des comportements spontanés des animaux dans leurs 
milieux ? Dès l’instant que l’on a pour objectif une compa­
raison interspécifique associée à une définition tout à la fois 
exigeante et opératoire de tel ou tel comportement (qui ne 
dénature pas le sujet étudié mais reste suffisamment ouverte 
pour pouvoir embrasser une variabilité comportementale 
dépassant celle de l’espèce), l’objet de la comparaison ne peut 

Figure 1. Cladogramme des primates

Sources : Lecointre et Le Guyader, 2001.



F
a

ir
e

 d
e

s
 s

c
ie

n
c

e
s

 s
o

c
ia

l
e

s
 –

 C
o

m
p

a
r

e
r

 —
 1

04

C
o

m
p

a
r

e
r

 l
’i

n
c

o
m

p
a

r
a

b
l

e
 —

 1
05à l’anthropologie depuis Mauss, ou devons-nous réduire la 

focale et penser le jeu comme un comportement limité à 
ses dimensions ontogénétiques (d’apprentissage notamment) 
et adaptatives ? La définition choisie et l’échelle de travail, 
plus ou moins large, deviendront alors discriminantes. Entre 
une définition historique et anthropologique ouverte, l’Homo 
ludens de Huizinga (1951) et celle de la psychologie animale, 
plus focalisée (Bekoff, 1998 ; Palagi, Cordoni et Borgognini 
Tarli, 2004), les possibilités de comparaison et d’interpré­
tation varieront très fortement. Tout dépendra également 
de la façon dont nous reconnaîtrons le jeu comme un objet 
« naturel », traversant les espèces, ou comme un ensemble de 
comportements dont les valences pourront différer du tout au 
tout, d’une espèce à une autre (Moreau, 2009). Cette « natu­
ralité » ou non du jeu est, selon moi, une question essentielle, 
car elle permet de prendre en compte la question de la recon­
naissance, de la catégorisation « ceci est un jeu » (Bateson, 
1955) d’un point de vue pratique. Comment des animaux 
d’âges différents (jeunes et adultes) reconnaissent-ils claire­
ment les signaux d’un jeu, du jeu ? Comment deux espèces 
taxonomiquement éloignées, peuvent-elles dépasser les 
peurs liées aux conduites agressives et de prédation et jouer 
ensemble (Joulian, 1999) ? Dans ces cas, ce ne sont pas seule­
ment des comportements bien circonscrits (mimiques, gestes) 
mais des ambiances qu’il convient de décrire. Comment 
décrire une ambiance dans le paysage essentialiste et orienté 
« objet » des sciences de l’homme ?

Cette brève évocation montre à quoi mène habituelle­
ment la comparaison interspécifique : à de nouveaux défis 
cognitifs auxquels nous devons répondre en inventant de 
nouvelles procédures descriptives révélant des « sujets-
objets », auparavant invisibles.

À l’inverse de l’analyse de comportements bien circons­
crits, des phénomènes généraux comme celui des « cultures 
animales » n’ont pu être abordés sereinement faute, me 
semble-t-il, de l’établissement préalable de règles de logique 
et de travail. Il y a bien sûr aussi les enjeux symboliques, idéo­
logiques et philosophiques sous-jacents à la question cultu­
relle et à l’originalité de l’homme, mais ils sont bien connus. 

être seulement « naturel ou prédéfini ». Il doit être construit 
avec précision en tant qu’objet variant au sein de l’espèce et 
invariant entre les espèces, suivant la perspective heuristique 
que l’on adopte.

La définition d’un mécanisme, d’un phénomène ou d’un 
comportement (le système de parenté, la différence sexuelle 
des tâches, les façons de dormir…) doit bien sûr tenir compte 
des différentes parties en lice (biologiques ou culturelles), 
mais également, si la visée est anthropologique, être alignée 
sur la situation la plus complexe, au risque d’être génératrice 
d’une réduction de mauvais aloi.

Mais quel sujet prendre ou choisir en fonction de quelle 
problématique anthropologique ? Avec quel degré de géné­
ralité ou de précision ? Si nous évoquons les débuts de la 
primatologie japonaise au sortir de la Seconde Guerre mon­
diale, nous remarquons qu’elle était en grande partie orientée 
par des questionnements anthropologiques généraux (sur 
l’origine de la société, des tabous, de la culture…) et que 
les observations menées sur les macaques en milieu naturel 
s’opéraient au travers de telles lunettes cognitives (Kawaï, 
1965 ; Asquith, 2000 ; Nakamura et Nishida, 2006 ; Ichikawa, 
2011). Songeons, à la même époque, à l’anthropocentrisme 
des recherches occidentales et aux blocages ontologiques 
qu’il a fallu et qu’il faut encore surmonter pour dialoguer 
entre les disciplines et traditions de recherche ; zoologie et 
anthropologie s’écartant inlassablement (Joulian, 2011).

Tous les sujets de l’anthropologie sont-ils valides, pos­
sibles, applicables aux primates ? Non, bien évidemment. 
Mais, dès lors que l’on en a circonscrit un sur la base d’un 
ensemble de faits objectivables, comment le poser en vue 
d’une comparaison interspécifique ? D’abord, nous l’avons 
dit, en précisant que l’on se situe dans une approche histo­
rique, structurale ou dynamique et en expliquant clairement 
la raison du choix du sujet de recherche.

Si, par exemple nous nous interrogeons sur le jeu chez 
les hommes et les singes, nous devons maîtriser, afin de les 
pondérer, les cadres conceptuels propres aux diverses dis­
ciplines. Est-ce que le jeu observé chez les primates supé­
rieurs peut renvoyer au concept de « fait social total » cher 



F
a

ir
e

 d
e

s
 s

c
ie

n
c

e
s

 s
o

c
ia

l
e

s
 –

 C
o

m
p

a
r

e
r

 —
 1

06

C
o

m
p

a
r

e
r

 l
’i

n
c

o
m

p
a

r
a

b
l

e
 —

 1
07trique. La question des hommes acteurs de leur histoire, à la 

différence des animaux objets des changements extérieurs, ou 
pour le dire comme on le disait dans les années 1970-1980, 
celle du « passage de l’écologie à l’économie » (Foley, 1991) 
peut toujours être posée, mais nous mène à une impasse tant 
elle est large et difficilement objectivable. L’être et le faire 
doivent donc être repensés et l’accent mis d’abord sur l’ana­
lyse des relations plutôt que sur celle des vivants. Les actions 
des animaux et des hommes peuvent être comparées en fonc­
tion de leurs anatomies, capacités cognitives et milieux, mais 
également aussi de leurs expressions comportementales et 
matérielles. Les gestes, les communications sonores ou les 
artefacts divers et variés donnent une matière très riche à 
comparaison avec les hommes modernes. En ce sens, une 
approche comparative des expressions et des objets matériels 
en action est selon moi à privilégier pour se défaire de l’écueil 
essentialiste et permettre d’objectiver les comparaisons et 
inférences, sur de mêmes bases.

Mais revenons au « quoi comparer ? » : n’importe quel 
sujet est bien sûr susceptible d’être comparé, mais tous n’ont 
pas le même intérêt heuristique dès lors qu’on les sort du 
champ d’une discipline. Les sujets d’une discipline ne sont 
pas identiques à ceux d’une autre, même s’ils sont libellés de 
la même façon. Il convient par conséquent de bien prendre la 
mesure des transferts de sujets que nous opérons d’un champ à 
un autre. Les travaux sur l’empathie, que l’on a vus récemment 
migrer de la philosophie morale vers les neurosciences, en 
passant par l’éthologie ou la psychologie (Berthoz et Jorland, 
2004), différeront fortement d’autres sujets de recherches 
ayant des existences propres dans deux champs disciplinaires et 
pour lesquels les significations seront parfois antinomiques. Le 
peacemaking (« comportement de réconciliation ») découvert 
et décrit chez les primates dans les années 1980 (Waal, 1992) 
existe-t-il chez les humains ? Existe-t-il sous ses dimensions 
humaines symboliques et ritualisées, et dans ce cas, est-il de 
même nature que chez les singes ? Rien n’est moins évident 
mais ne mérite pas moins investigation. Nous insistons sur ces 
sujets particuliers, car ils nous permettent de sortir de nos car­
cans disciplinaires et de nous interroger sur le poids des objets 

Avec de multiples définitions contradictoires en présence : 
certaines extensives, d’autres inclusives, d’autres obsolètes ou 
forgées ad hoc (voir Boesch et Tomasello, 1998 versus Ingold, 
1998), une réponse nette à la question des cultures animales 
s’est avérée impossible depuis quarante ans (Ducros, Ducros 
et Joulian, 1998).

La question de l’existence de cultures, ou de la culture, 
chez des non-humains, est symptomatique, à une échelle plus 
large, des difficultés qu’il y a à faire dialoguer différentes dis­
ciplines, suivant que l’on considère les cultures comme ayant 
une existence intrinsèque et répondant au « nous vivons dans 
des cultures », ou en tant qu’instrument permettant de décrire 
les formes et relations des collectifs humains entre eux (dans la 
conception lévi-straussienne [1973], par exemple). La culture 
comme un mode ou une « modalité » (nous vivons selon des 
cultures) (Ingold, 1994 ; Joulian, 2000) offre une troisième 
option, plus juste et dynamique, d’analyse mais laisse entier le 
débat entre sciences de la nature et sciences de l’homme ; ce 
dernier ne pouvant en fait vraiment s’enclencher que si l’on 
s’entend sur une définition partagée de travail.

Outre la question d’une langue et de concepts communs, 
une autre façon de dépasser ce problème de légitimité des 
points de vue est d’opter pour une approche pragmatique 
permettant de comparer les données au plus près.

Jusque récemment, hommes et animaux étaient distin­
gués par leurs natures originales : « les hommes sont comme 
ça », « les gorilles sont comme ça » mais aussi parce que les 
hommes « font », autrement dit « fabriquent », agissent sur le 
monde, créent, produisent et sont donc, depuis les premiers 
outils taillés, acteurs de leur histoire ; les anthropologues 
marxistes et structuralistes se retrouvant étrangement sur 
ce point (Godelier, 1984 et 1998 ; Heusch, 1963 et 2001). 
Notons bien sûr que dans un tel cas de figure, le dualisme 
animalité/humanité et l’anthropocentrisme jouent toujours 
leur rôle structurant.

À l’échelle spécifique, celle de notre espèce, la distinction 
entre société « froide » et société « chaude » (Lévi-Strauss, 
1961 ; Hartog, 2003) opérait d’une certaine façon la même 
partition européocentrique que la précédente, anthropocen­



F
a

ir
e

 d
e

s
 s

c
ie

n
c

e
s

 s
o

c
ia

l
e

s
 –

 C
o

m
p

a
r

e
r

 —
 1

08

C
o

m
p

a
r

e
r

 l
’i

n
c

o
m

p
a

r
a

b
l

e
 —

 1
09hommes préhistoriques, les lignes de comparaison varient 

de façon substantielle. Si la problématique de départ est de 
reconstituer le mode de vie et de subsistance d’hominidés 
d’il y a deux millions d’années sur la base de leurs traces, 
un modèle, simien, ou hominien, pourra être mis en œuvre. 
Dans les deux cas, l’exemple vivant pour lequel on disposera 
d’informations riches (sur la fonction, les fins, les usages, 
les significations non fonctionnelles des objets…) permet­
tra – par transfert d’attribut et inférence – d’interpréter les 
données archéologiques, par définition lacunaires. Ce type 
de démarche étho-archéologique a donné lieu à diverses for­
malisations (Isaac, 1981 ; Sept, 1992) et entreprises de ter­
rain (Joulian, 1996 ; Backwell et Errico, 2001 ; Haslam, 2012) 
mais, dans la plupart des cas, puisque les enjeux sont d’ordre 
fonctionnel : « tel ou tel type d’outil a servi à… » ou au mieux 
d’usage : « il a servi de telle ou telle façon », l’analyse des 
différences spécifiques ou génériques est rarement faite. Les 
déterminants physiques l’emportent et légitiment le rappro­
chement. Cette légitimité des rapprochements est pourtant 
une question discriminante pour fonder une connaissance, 
faute de quoi nous reversons dans l’écriture de scénarios ou 
d’explications unidimensionnelles dont l’utilité, nous l’avons 
déjà dit, est extrêmement discutable.

À une autre échelle de travail, macro, qui interrogerait 
les systèmes sociaux présents chez les hominidés d’il y a deux 
ou trois millions d’années ou chez le Last Common Ancestor, la 
comparaison devra être étendue à un ensemble d’hominidés, 
et plus exactement, d’hominoïdés, pouvant et devant être 
impliqués dans l’opération. Le facteur taxinomique jouera 
donc fortement dans ce cas de figure où la visée est de com­
prendre l’évolution des structures sociales à une échelle plus 
large, de centaines de milliers d’années, pour l’exprimer en 
durée (voir fig. 1 et tab. 1, p. XX).

Si nous considérons que l’existence de systèmes sociaux 
complexes implique obligatoirement aussi de disposer de 
capacités d’anticipation, de planification, de dissimulation, 
d’une théorie de l’esprit, de la conscience réfléchie, etc., alors 
tous les primates candidats à de telles capacités (gorille, orang-
outan, chimpanzé, bonobo) devront être impliqués dans la 

prédéfinis (autrui, parenté, identité, genre…) avec lesquels 
nous travaillons et avec lesquels nous ensablons la plupart du 
temps les dialogues interdisciplinaires.

Lorsque l’éthologie humaine des années 1970-1980 
abordait la question des invariants comportementaux 
humains et pré-humains (Eibl-Eibesfeldt, 1989), elle pou­
vait entrer en débat avec l’anthropologie générale qui s’inté­
ressait de son côté aux universaux (langagiers, symboliques, 
pragmatiques) qui subsument les cultures. Aujourd’hui, 
et d’ailleurs depuis longtemps maintenant, le dialogue est 
restreint, la sociobiologie, devenue maîtresse entre-temps, 
prétend à une scientificité sans partage alors que l’anthro­
pologie a déserté ces sujets. Cette dernière s’attaque non 
seulement à des traits variants des sociétés humaines mais 
à des rapports entre différents domaines et plans du social. 
Les invariants culturels ne doivent pas être recherchés dans 
des atomes mais dans des schèmes, des structures ou dans 
des relations particulières entre compartiments (individuels, 
sociaux, économiques, symboliques) des collectifs humains 
(Taylor, 2002). Un grand nombre des incompréhensions 
entre éthologie et ethnologie vient de fait de ces différences 
de conceptions et cela malgré des tentatives de dialogue (voir 
Conférence Delwart, 2001).

Si nous acceptons cette ambition dynamique plutôt 
qu’ontologique, autrement dit reliant différents plans des 
sociétés animales dans leurs effets, la comparaison des socié­
tés humaines à des non-humaines, à propos de l’existence de 
comportements analogues, ne peut que prendre une nouvelle 
tournure et ampleur.

Qui comparer ?

La question des êtres ou existants à comparer, nous l’avons 
dit, se pose en fonction des questionnements, des sujets et des 
perspectives – évolutives, structurales ou d’émergence – que 
l’on dessine. Selon que nous interrogeons tel ou tel type de 
comportement, par exemple l’activité outillée d’extraction 
des aliments chez les hommes, les primates actuels ou les 



F
a

ir
e

 d
e

s
 s

c
ie

n
c

e
s

 s
o

c
ia

l
e

s
 –

 C
o

m
p

a
r

e
r

 —
 1

10

C
o

m
p

a
r

e
r

 l
’i

n
c

o
m

p
a

r
a

b
l

e
 —

 1
11en termes originistes ou continuistes. Cette tentation se 

retrouve malheureusement dans la plupart des travaux évo­
lutionnistes, tous enclins à écrire des histoires continues ou à 
établir des rapports de causalité incompatibles avec les don­
nées dont on dispose sur la variabilité des comportements 
des hominidés et des chimpanzés. Le poids des modèles est 
encore très fort et préjudiciable à des interprétations neutres 
(telle ou telle communauté animale est vantée comme la plus 
performante ou telle espèce est favorite car plus proche des 
hommes !). Un seul exemple : les travaux archéologiques sur 
des sites chimpanzés menées par Mercader (Mercader et 
Barton, 2007) sont intéressants pour leurs résultats (mon­
trant une ancienneté de 4 300 ans de l’activité de cassage 
des noix chez ces anthropoïdes) mais fortement critiquables 
dans leur façon de rapprocher les artefacts des chimpan­
zés de ceux des hominidés d’il y a deux millions d’années ; 
comme si les chimpanzés n’avaient pas évolué et corres­
pondaient à un prototype, un modèle originaire applicable 
sans réfléchir à des situations anciennes. La seule position 
taxonomique (comme dans l’argument des 99 % d’ADN 
commun) légitimerait alors le rapprochement. Pourquoi 
le génétique et le phylogénétique surplomberaient-ils les 
comportements, les objets ou l’histoire, si ce n’est pour 
satisfaire les matérialistes les plus paresseux ? Le débat sur la 
hiérarchie des sciences et la qualité des explications (distales 
ou proximales notamment) est malheureusement toujours 
d’actualité (Premack et Premack, 1994 ; Mesoudi, Whiten 
et Laland, 2004 versus Ingold, 1998 ; Guille-Escuret, 1999 ; 
Cheveigné et Joulian, 2008).

Comment comparer ?

Évoquons finalement cette dernière question du « comment 
comparer ? » qui renvoie à des techniques et à des instru­
ments d’analyse, alors que notre objectif est plutôt ici de 
définir des lignes de conduite et non de donner des recettes 
de comparaison sujettes à varier selon la nature des données 
et des questionnements.

comparaison. On s’interrogera de même sur les candidats 
malheureux au-delà des familles ou embranchements (singes 
du Nouveau Monde, cétacés, perroquets) et on devra expli­
quer les raisons pour lesquelles on les exclut de l’analyse. Les 
singes capucins d’Amérique du Sud, tout à fait étonnants par 
leurs comportements techniques ou de prédation (Visalbergh 
et Addessi, 2009 ; Zattoni Milano et Auraujo Monteijo-Filho, 
2009), se sont séparés des primates de l’Ancien Monde il y 
a quarante millions d’années. Ils illustrent pourtant ces 
convergences évolutives fort utiles pour saisir la variabilité 
et la flexibilité comportementale. De par leurs performances 
techniques eu égard à leurs capacités physiques, les capucins 
permettent de relativiser les facteurs cognitifs ou moteurs, 
non seulement des hommes, mais aussi des anthropoïdes.

La question de « qui comparer ? » doit être déclinée en 
fonction des problématiques mais également des échelles de 
comparaison : micro (analyse d’un trait fonctionnel simple 
comme celui des actions élémentaires sur la matière, trac­
tion, pression…), méso (sur la place d’un comportement dans 
l’évolution, tel la carnivorie ou le toilettage social) ou macro 
(en simulant les comportements de nos ancêtres ou en sai­
sissant les fonctions de telle ou telle structure relationnelle, 
au-delà des genres, par exemple le partage de la nourriture 
ou l’asymétrie de l’échange).

Les corpus de données, expérimentaux ou naturels, 
peuvent être limités ou très étendus et traités qualitative­
ment et/ou quantitativement. Dans le cas de mes propres 
recherches sur les outillages des chimpanzés et des premiers 
hominidés, les données mobilisées permettent des rappro­
chements très fins sur la base d’objets analogues servant à 
ouvrir des noix (Joulian, 1996) mais soulèvent aussi de fortes 
contraintes à l’interprétation et à la généralisation, et ce pour 
différentes raisons liées aux discontinuités évolutives et chro­
nologiques entre les chimpanzés d’aujourd’hui (dont nous ne 
connaissons bien ni les ancêtres ni l’histoire longue) et les 
hominidés d’il y a deux millions d’années, qui ont disparu ou 
donné naissance à des formes humaines originales. 

La discontinuité évolutive n’est cependant pas un 
problème si l’on n’a pas de prétention à une explication 



F
a

ir
e

 d
e

s
 s

c
ie

n
c

e
s

 s
o

c
ia

l
e

s
 –

 C
o

m
p

a
r

e
r

 —
 1

12

C
o

m
p

a
r

e
r

 l
’i

n
c

o
m

p
a

r
a

b
l

e
 —

 1
13primates et primates, selon leur degré d’apparentement aux 

hommes. Ce biais doit cependant être évalué, pensé, assumé ; 
nous venons de l’écrire de différentes façons.

Si nous prenons par exemple la locomotion humaine 
ou celle des anthropoïdes, on pourra orienter les question­
nements par rapport à la bipédie et à sa spécificité, à ses 
avantages énergétiques, etc., et donc éclairer les faits « d’un 
point de vue » hominien ; soit, à l’inverse, se placer du point 
de vue des quadrumanes, et révéler l’ensemble des caracté­
ristiques motrices de ces animaux comme autant de solu­
tions adaptatives aussi originales que celles des bipèdes. Deux 
options s’offrent donc au chercheur : comparer par rapport 
aux humains (actuels ou passés) ou comparer sans terme fixé 
de comparaison. Là encore, le biais anthropomorphique ne 
constitue pas un problème dans l’absolu, mais seulement s’il 
n’est pas pris en compte dans la comparaison.

La critique de l’anthropomorphisme est chose facile 
et courante mais au cours des deux dernières décennies un 
changement notable s’est observé et montre aujourd’hui la 
nécessité de reprendre en main cette question refoulée par 
plus d’un demi-siècle de behaviourisme. Parmi les attitudes 
les plus fréquentes, on trouve celles qui sont liées à la défense 
d’une cause animale et qui proclament un traitement respec­
tueux des uns et des autres (Burgat, 1997 ; Jeanjène-Wilmer, 
2008, pour des vues d’ensemble) ou celle, de méthode, qui 
prend pour argument que l’explication anthropomorphique 
(de tel ou tel comportement) est la plus parcimonieuse (Waal, 
1992). Une troisième, que je défends avec Véronique Servais 
(Renk et Servais, 2002) se fonde sur l’usage d’un anthro­
pomorphisme que nous qualifions (à la suite de Dewitte, 
1993 ou Jamard, 1994) d’anthropomorphisme « critique » ou 
« méthodologique ». L’existence d’univers sémiotiques dis­
joints qui ne se superposent que très partiellement (Bouissac, 
1981) ont incité Véronique Servais à développer des cadres 
d’analyse avec une double description des interactions entre 
espèces (notamment dans l’étude qu’elle a menée sur l’attri­
bution d’états mentaux aux grands et petits singes en jardins 
zoologiques dans le cadre du projet « Hommes et primates 
en perspective » : Servais, à paraître). À un niveau plus géné­

Le « comment comparer » invite toutefois à quelques 
remarques générales. La comparaison ne s’entend bien qu’en 
fonction de la problématique, de l’échelle – qu’on la place à 
un niveau spécifique ou générique –, et du degré de résolu­
tion des objets ou phénomènes comparés, pour employer une 
analogie photographique, qui doivent être de même nature et 
de même ampleur. Ensuite, toutes les méthodes de l’anthro­
pologie comparative ou de la psychologie comparée sont uti­
lisables (des différents degrés du fait chez Leroi-Gourhan 
[1971] à l’analyse des variantes chez Martinelli [1988] ou 
celle des systèmes chez Lemonnier [2010], pour ne prendre 
que des exemples en technologie culturelle).

Tous les phénomènes (sociaux, économiques, cogni­
tifs…) dont nous espérons rendre compte sont bien entendu 
des phénomènes et états (des configurations posées en un 
temps t ) fruits de l’histoire, naturelle ou culturelle, ou natu­
relle et culturelle, autrement dit, que nous en soyons objets 
ou acteurs. La dimension historique de tout phénomène, 
biologique ou culturel, ne peut être écartée qu’un temps. 
Et même si nous privilégions une approche d’anthropologie 
comparative qui ne cherche pas forcément à retracer les 
continuités à l’œuvre, nous devons, d’une façon ou d’une 
autre, gérer différentes temporalités (des espèces, de leur 
mémoire, de leurs productions…) dans la comparaison.

L’action de comparer implique au moins deux termes 
de comparaison qui doivent être définis avec précision en 
amont de l’opération. L’unité de comparaison et le poids 
respectif des termes comparés nécessitent également une 
caractérisation préalable.

Si ce principe de base des sciences de la matière qui 
travaillent sur des objets inertes est signalé ici, c’est que dans 
les sciences de l’homme, l’asymétrie de nature – des hommes 
d’un côté, des animaux de l’autre –, implique généralement 
toutes sortes de projections anthropomorphiques ou zoomor­
phiques peu maîtrisables. Du fait des natures distinctes des 
hommes et des singes, les termes de comparaison sont sou­
vent acceptés dans leur asymétrie. Et force est de constater 
que le biais anthropomorphique est patent dans à peu près 
tous les travaux impliquant hommes et primates, ou même 



F
a

ir
e

 d
e

s
 s

c
ie

n
c

e
s

 s
o

c
ia

l
e

s
 –

 C
o

m
p

a
r

e
r

 —
 1

14

C
o

m
p

a
r

e
r

 l
’i

n
c

o
m

p
a

r
a

b
l

e
 —

 1
15en comparaison, entrer dans un même espace d’analyse. Ils 

servaient de repoussoir, de figures négatives de l’humanité. 
Ce dualisme, parfois méthodologique lorsqu’il s’agissait de 
distinguer les comportements nouveaux d’il y a deux mil­
lions d’années (Isaac, 1984, 1989), s’enrichit ensuite d’une 
caractérisation par degré. C’est par degrés que l’on devient 
humain. Et la rencontre de l’éthologie et de la préhistoire, 
des années 1960 à 1980, a fait renouer avec le postulat conti­
nuiste darwinien. Pendant plusieurs décennies, on a comparé 
et inscrit les hommes préhistoriques et les primates dans des 
suites logiques dont les préfixes (pré, anté, proto, para) mas­
quaient mal les difficultés à rendre compte des similarités 
entre les êtres. Des primates « préculturels » ou « protocul­
turels » valaient sans doute mieux que des « culturels » qui 
auraient concurrencé la spécificité humaine ; des « proto-
outils » permettaient d’indiquer des commencements plus 
anciens et de réduire les distances de compréhension entre 
les lignées humaines et anthropoïdes. Ces approximations 
lexicales et conceptuelles des années 1960 à 1980 furent heu­
reusement bousculées par les observations de la primatologie 
et de la psychologie. Mon parti-pris fut ici d’en prendre la 
mesure et de constater que ces questions de qualité ou de 
degré n’ont qu’un intérêt heuristique limité et qu’il convient 
à présent d’ouvrir et de préciser les cadres spécifiques et 
temporels dans lesquels analyser les compétences et perfor­
mances humaines.

Le cadre unilinéaire de l’évolution n’a bien évidemment 
plus de raison d’être, sinon à une échelle très large, et les 
conceptions gradualistes ou ponctuées (Gould, 2002) sont 
trop globales pour intégrer la complexité et la diversité des 
formules comportementales que nous décrivons pour les 
hommes et les singes, ces formules opérant à des échelles 
de temps bien plus réduites (sur quelques générations par 
exemple). Les théories de l’évolution qui intégreraient tant 
les facteurs biologiques qu’historiques font aujourd’hui cruel­
lement défaut. Si nous portons un regard rétrospectif sur 
les cinquante dernières années, force est de constater que le 
modèle leroi-gourhanien du « geste et de la parole » (Leroi-
Gourhan, 1964-1965) ne trouve guère d’écho contemporain. 

ral, nous nous fondons sur l’existence d’une parenté dans 
les émotions ou les capacités cognitives des singes et des 
hommes. Nous assumons également le fait qu’en inter­
rogeant les primates du point de vue de l’anthropologie, 
nous neutralisons une partie des biais anthropomorphiques 
(Joulian, 2000) et que nos questionnements diffèrent nette­
ment de ceux du zoologue.

Si la question de l’originalité humaine reste toujours 
sous-jacente, quasi inutile, celles de l’altérité et de la com­
mensurabilité des êtres et phénomènes soulèvent en revanche 
de multiples problèmes théoriques et pratiques que nous ne 
pouvons plus ignorer. Lorsque nous comparons deux socié­
tés humaines actuelles, en sociologue ou en anthropologue, 
même si elles sont aux antipodes l’une de l’autre, du fait 
par exemple de leur système de production, de leur orga­
nisation politique ou symbolique, les acteurs, quelle que 
soit leur apparence physique, sont bel et bien les mêmes 
(Homo sapiens sapiens), dotés des mêmes capacités physiques 
et cognitives. La comparaison s’appuie sur une même base, 
sur un même socle légitimant. À l’inverse, lorsque les êtres 
comparés sont dotés de capacités fort différentes (motrices, 
cognitives, sociales), la difficulté de les mettre côte à côte et 
d’interpréter leurs conduites ne fait que s’amplifier.

Ce problème de nature peut cependant trouver une issue 
en étant pris sous l’angle des questions (nous ne comparons 
pas de façon absolue mais en fonction de questions scienti­
fiques particulières), des sujets (autrement dit qui s’appuient 
sur des sujets « mi-naturels, mi-artificiels », donc des objets 
de science) et des conduites (qui permettent de comparer 
des dynamiques de changement et des historicités animales 
et humaines).

Ouverture

Très longtemps, la distinction humaine et le grand partage 
« nature/culture » se sont fondés sur une différenciation onto­
logique, donc, de qualité. Du fait des qualités trop différentes 
des hommes et des animaux, les primates ne pouvaient entrer 



F
a

ir
e

 d
e

s
 s

c
ie

n
c

e
s

 s
o

c
ia

l
e

s
 –

 C
o

m
p

a
r

e
r

 —
 1

16

C
o

m
p

a
r

e
r

 l
’i

n
c

o
m

p
a

r
a

b
l

e
 —

 1
17Dépasser le constat d’une humanité altérée implique toute­

fois de requalifier aussi nos outils à penser et de surmonter 
diverses questions généralement délaissées par les approches 
empirico-inductives francophones.

Comment caractériser une société animale ou pré-
humaine qui ne peut assurer sa mémoire collective que sur 
la base de vécus partagés, d’affects ou de supports de mémoire 
périssables et chez laquelle aucune mise en mots et mise 
en récits n’est possible ? C’est a priori le cas des sociétés de 
chasseurs-cueilleurs du paléolithique inférieur. Que constitue 
alors l’expérience du temps pour ces êtres a priori conscients 
mais si différents de nous ?

Je laisserai ces questions en suspens mais dirai plus glo­
balement que les vues rétrospectives que nous projetons sur 
nos ancêtres préhistoriques ou sur les primates ne peuvent 
être utiles que si nous soulevons les capacités mnésiques des 
groupes que nous investissons. Nos conceptions sapiennes 
du temps (impliquant de penser collectivement le passé, le 
présent, le futur) s’inscrivent dans des expériences opposées 
selon les traditions, les structures sociales, les capacités à 
communiquer et selon l’espèce en présence. Comme j’ai pu 
le faire par le passé à propos des systèmes techniques des 
chimpanzés (Joulian, 1994), les représentations sociales aux­
quelles nous pouvons avoir accès par les comportements ou 
les expériences de vie sont déterminantes et il convient désor­
mais d’associer représentation sociale, mémoire collective et 
comportements traditionnels, le plus étroitement possible.

La question suivante est alors de comprendre comment 
des espèces aux capacités et aux structures comportemen­
tales très différentes peuvent interagir et comment elles ont 
interagi par le passé. Comment les univers sémiotiques si 
dissemblables que ceux des hommes et des orangs-outans 
ou des chimpanzés et des babouins, par exemple, peuvent‑ils 
fonctionner ensemble ? Quelles théories de l’esprit ou de 
la physique peuvent-elles jouer en faveur d’un commerce 
durable entre ces êtres dont on sait qu’ils interagissent bel 
et bien ? Faute de recherches interspécifiques poussées en 
milieu naturel, nul ne peut vraiment répondre encore à ces 
questions d’univers croisés et d’histoires communes. Après 

Les raisons de cette absence sont compliquées et variées mais 
nous pouvons le dire, davantage liées à des logiques épisté­
mologiques et à l’histoire des sciences qu’aux seuls sujets et 
données en présence.

Dès lors que l’on accepte l’existence de différentes his­
toires parallèles menant à différentes expériences spécifiques 
– dont certaines caractéristiques peuvent être soit homo­
logues (avec une origine commune), soit analogues (avec 
des origines distinctes) –, se notent des configurations plus 
complexes et variées que nous ne l’imaginions. N’oublions 
pas que dans notre passé, plusieurs espèces, et même genres 
(australopithèques et Homo), ont existé et même coexisté, 
et qu’il n’y a pas une histoire encadrée dans une structure 
corporelle et cérébrale unique, mais des histoires dans des 
anatomies variées, à décrire et comprendre. Nous ne passons 
pas non plus d’une histoire biologique animale qui relèverait 
de la seule zoologie à une histoire culturelle humaine relevant 
des seuls mécanismes sociaux. Nous faisons face aujourd’hui 
à des hommes préhistoriques bipèdes et faber aux conduites 
monotones sur des centaines de milliers d’années et à des 
chimpanzés quadrumanes et faber aux conduites variantes et 
traditionnelles. Les primates d’aujourd’hui seraient-ils plus 
« évolués » que nos ancêtres ? Pourquoi pas, mais peu importe 
tant la question est trompeuse et liée à la nature lacunaire 
des matériaux comparés ou des méthodes utilisées, voire à 
des savoirs trop peu communicants.

Au-delà de la comparaison interspécifique dont je ne 
dirai plus l’importance, j’aimerais finalement soulever la 
question des régimes temporels envisageables pour des 
non-humains ou des pré-humains. Les primates, dépour­
vus du langage à double articulation et de systèmes sym­
boliques matérialisés dans des objets, utilisent en revanche 
des systèmes de communication complexes ou font preuve 
d’intelligence sociale et stratégique et sont même capables 
de transmettre des savoirs à travers les générations. Ces 
sociétés hétéroclites, dont l’altérité est un enjeu scienti­
fique majeur, génèrent des interrogations inédites, par-delà 
même les questions philosophiques liées à la distinction 
humaine (Fontenay, 1998 ; Lenclud, 2000 ; Schaeffer, 2007). 



F
a

ir
e

 d
e

s
 s

c
ie

n
c

e
s

 s
o

c
ia

l
e

s
 –

 C
o

m
p

a
r

e
r

 —
 1

18

C
o

m
p

a
r

e
r

 l
’i

n
c

o
m

p
a

r
a

b
l

e
 —

 1
19Bouissac Paul, 1981, « In what sense is a circus animal perfor­

ming ? », dans Thomas A. Sebeok et Robert Rosenthal (eds.), 
Annals of the New York Academy of Science, 364 : « The clever 
Hans phenomenon : Communication with Horses, Whales, 
Apes and People », p. 18-25.

Burgat Florence, 1997, Animal mon prochain, Paris, Odile Jacob.
Cheveigné Suzanne de et Joulian Frédéric, 2008, « Internalités 

et externalités des natures de l’homme », Techniques & culture, 
50 : « Les natures de l’homme », p. 10-15.

Conférence Delwart, 2001, « Dominance-domination/
coopération-réciprocité. A dialogue between anthropologists 
and ethologists », Luc de Heusch et Francine Rozenfeld 
(coord.), Fondation Jean-Marie Delwart, Louvain-la-Neuve, 
Belgique.

Coppens Yves, 1994, « East Side Story, the origin of human­
kind », Scientific American, 270 (5), p. 88-95.

Delfour Fabienne et Dubois Michel-Jean (eds), 2005, Autour 
de l ’éthologie et de la cognition animale, Lyon, Arci, Presses 
universitaires de Lyon.

Dewitte Jacques, 1993, « La donation première de l’appa­
rence. De l’anti-utilitarisme dans le monde animal selon 
A. Portmann », dans MAUSS, Ce que donner veut dire. Don et 
intérêt, Paris, La Découverte, p. 20-32.

Ducros Albert, Ducros Jacqueline et Joulian Frédéric (eds.), 
1998, La culture est-elle naturelle ? Histoire, épistémologie et 
applications récentes du concept de culture, Paris, Errance.

Eibl-Eibesfeldt Irenaüs, 1989, Human ethology, New York, 
Aldine de Gruyter.

Foley Robert, 1991, « Introduction : investigating the origins of 
human behaviour », dans The Origins of human behaviour. One 
world archaeology, Londres, Unwin Hyman, p. 1-11.

Fontenay Élisabeth de, 1998, Le silence de bêtes. La philosophie à 
l’épreuve de l’animalité, Paris, Fayard.

From Animals to Animats, 1990-2010, The International 
Conferences on Simulation of Adaptive Behavior, publiées 
dans la revue Adaptive Behavior. Disponible en ligne : adb.
sagepub.com (@consulté en XXX 2012).

Godelier Maurice, 1984, L’idéel et le matériel. Pensée, économies, 
sociétés, Paris, Fayard.

les univers disjoints que j’ai évoqués tout au long de cet 
article, ce secteur des échanges interspécifiques (dans le cadre 
d’emprunt, d’innovation, etc.) reste donc encore largement 
à défricher et à baliser.

Lorsque sur des territoires chimpanziers, dans les 
années  1990, en Côte d’Ivoire, je découvris à plusieurs 
reprises des artefacts humains utilisés spontanément par les 
anthropoïdes, la question des objets, des usages, des savoir-
faire, mais aussi celle des significations – pour les animaux – 
s’est bien évidemment posée, massive et hermétique. Elle 
mérite de toute évidence un autre essai, sur l’inscription 
sociale des événements et du temps chez des non-humains. 
Mais c’est là une autre histoire.

Bibliographie
Asquith Pamela, 2000, « Negociating science : internationali­

zation and japanese primatology », dans Shirley C. Strum, 
Linda M. Fedigan (eds.), Primates Encounters. Models of Science, 
Gender and Society, Chicago, The University of Chicago 
Press, p. 165-183.

Backwell Lucinda et Errico Francesco d’, 2001, « Evidence 
of termite foraging by Swartkrans early hominid bone 
tools », Proceedings of the National Academy of Sciences, 98 (4), 
p. 1358-1363.

Bateson Gregory, 1955, « The Message “this is play” », dans 
Bertram Schaffner (ed.), Transactions of the Second Conference on 
Group Processes, New York, Columbia University, p. 145-241.

Bekoff Marc, 1998, Animal Play. Evolutionary, Comparative, and 
Ecological Perspectives, Cambridge, Cambridge University 
Press.

Berthoz Alain et Jorland Gérard, 2004, L’empathie, Paris, Odile 
Jacob.

Boesch-Achermann Hedwige et Boesch Christophe, 1994, 
« Hominization in the rainforest : the chimpanzee’s piece of 
the puzzle », Evolutionary Anthropology, 3 (1), p. 9-16.

Boesch Christophe et Tomasello Michael, 1998, « Chimpanzee 
and human cultures », Current Anthropology, 39, p. 591-614.



F
a

ir
e

 d
e

s
 s

c
ie

n
c

e
s

 s
o

c
ia

l
e

s
 –

 C
o

m
p

a
r

e
r

 —
 1

20

C
o

m
p

a
r

e
r

 l
’i

n
c

o
m

p
a

r
a

b
l

e
 —

 1
21Jeanjène-Vilmer Jean-Baptiste, 2008, Éthique animale, Paris, Puf.

Joulian Frédéric, 1994, « Peut-on parler d’un système technique 
chimpanzé ? Primatologie et archéologie comparées », dans 
Bruno Latour et Pierre Lemonnier (eds.), De la préhistoire aux 
missiles balistiques : l’intelligence sociale des techniques, Paris, La 
Découverte, p. 45-64.

— 1996, « Comparing chimpanzee and early hominid techniques : 
some contributions to cultural and cognitive questions », 
dans Paul A. Mellars et Kathleen R. Gibson (eds.), Modelling 
the early human mind, Cambridge, McDonald Institute for 
Archaeological Research, p. 173-189.

— 1998, « Hominization and apes : an unatural kinship. Genes 
and humanity’s past : a renewed dialogue », Diogenes, 180, 
p. 73-96.

— 1999, « Observer les primates dans la nature : réflexion anthro­
pologique autour de l’habituation », Gradhiva, 25 : « Observer 
l’animal », p. 79-91.

— 2000, « Techniques du corps et traditions chimpanzières », 
Terrain, 34 : « Les animaux pensent-ils ? », p. 37-54.

— 2009, « Non-human primates », dans Gil Bartholeyns et 
Pierre-Olivier Dittmar (eds.), Adam et l ’astragale, Paris, 
Éditions de la MSH, p. 325-336.

— 2011, « Du Japon et d’ailleurs », Techniques & Culture, 57 : 
« Geste et matière », p. 6-13.

Kawaï Masao, 1965, « Newly acquired precultural behavior of 
the natural troop of Japanese monkeys on Koshima island », 
Primates, 6, p. 1-30.

Lecointre Guillaume et Le Guyader Hervé, 2001, Classification 
phylogénétique du vivant, Paris, Belin.

Lemonnier Pierre, 2010, « L’étude des systèmes techniques » 
(1983), Techniques & Culture, 54-55 : « Cultures matérielles », 
Gil Bartholeyns, Nicolas Govoroff, Frédéric Joulian (eds.), 
p. 46-48.

Lenclud Gérard, 2000, « Et si un lion pouvait parler… Enquêtes 
sur l’esprit animal », Terrain, 34 : « Les animaux pensent-
ils ? », p. 5-22.

Leroi-Gourhan André, 1964-1965, Le geste et la parole, 2 vol., 
Paris, Albin Michel.

— 1971-1973, Évolution et techniques, 2 vol., Paris, Albin Michel.

— 1998, « Quelles cultures pour quels primates, définition faible 
ou définition forte de la culture ? », dans Albert Ducros, 
Jacqueline Ducros et Frédéric Joulian (eds.), p. 217-222.

Gould Stephen J., 2002, The Structure of Evolutionary Theory, 
Harvard, Belknap.

Guille-Escuret Georges, 1999, Le décalage humain. Le fait social 
dans l’évolution, Paris, Kimé.

— 2008, « Le syndrome Micromégas. Les glissières du rapport 
nature/culture : l’exemple du cannibalisme », Techniques & 
Culture, 50 : « Les natures de l’homme », p. 182-205.

Hartog François, 2003, Régimes d’historicité. Présentisme et expé-
riences du temps, Paris, Seuil.

Haslam Michael, 2012, « Towards a prehistory of primates », 
Antiquity, 8, p. 299-315.

Heusch Luc de, 1963, « Réflexions ethnologiques sur la tech­
nique », Les Temps modernes, 211, p. 1022-1037.

— 2001, « Ethnologie, éthologie », Réseaux, 91-93 : « Nature et 
culture : source d’une pensée nouvelle ? », p. 11-16.

Huizinga Johan, 1951, Homo ludens. Essai sur la fonction sociale du 
jeu, Paris, Gallimard.

Ichikawa Mitsuo, 2011, « Anthropologies japonaises en Afrique », 
Techniques & Culture, 57 : « Geste et matière », p. 120-141.

Ingold Tim, 1994, « Introduction to culture », dans Companion 
encyclopedia of anthropology, Londres, Routledge, p. 329-349.

— 1998, « Comment to : Chimpanzee and human cultures », 
dans Christophe Boesch et Michael Tomasello, Current 
Anthropology, 39, p. 591-614.

Isaac Glynn, 1981, « Stone age visiting cards : approaches to the 
study of early land-use patternse », dans Ian Hodder, Glynn 
Isaac et Norman Hammond (eds.), Patterns of the past. Studies 
in honor of D. Clarke, Cambridge, Cambridge University 
Press, p. 131-155.

— 1989, « Cutting and carying : archaeologically emergence of 
the genus Homo », dans John R. Durant (ed.), Human origins, 
Oxford, Clarendon Press, p. 106-122.

Jamard Jean-Luc, 1994, « Trop humains ? L’anthropomorphisme 
méthodologique : éthologie animale, IA… anthropologie », 
Techniques & Culture, 23-24 : « Cultures de bêtes… Outils qui 
pensent ? », p. 159-218.



F
a

ir
e

 d
e

s
 s

c
ie

n
c

e
s

 s
o

c
ia

l
e

s
 –

 C
o

m
p

a
r

e
r

 —
 1

22

C
o

m
p

a
r

e
r

 l
’i

n
c

o
m

p
a

r
a

b
l

e
 —

 1
23Sept Jeanne, 1992, « Was there no place like home ? A new 

perspective on early hominid sites from the mapping of 
chimpanzees nests », Current Anthropology, 33 (2), p. 187-207.

Servais Véronique, à paraître, « Dialogues avec les singes. 
Émotion, communication et attribution d’états mentaux dans 
des interactions visiteurs/primates en zoo », dans Frédéric 
Joulian (ed.), Hommes et primates en perspective, Paris, Éditions 
de la MSH.

Shumaker Robert, Walkup Kristina et Beck Benjamin, 2011, 
Animal Tool Behavior. The Use and Manufacture of Tools by 
Animals, Baltimore, The John Hopkins University Press.

Suddendorf Thomas et Whiten Andrew, 2001, « Mental evolu­
tion and development : evidence for secondary representation 
in children, great apes and other animals », Psychological 
Bulletin, 127, p. 629-650.

Taylor Anne-Christine, 2002, « Invariants et variabilité en 
anthropologie », dans Jacques Lautrey, Bernard Mazoyer et 
Paul Van Geert (eds.), Invariants et variabilité dans les sciences 
cognitives, Paris, Éditions de la MSH, p. 269-287.

Testart Alain, 2011, « Les modèles biologiques sont-ils utiles 
pour penser l’évolution des sociétés ? »,Préhistoires médi­
terranéennes, 2. Disponible en ligne : www.revues.org (@
consulté en XXX 2012).

Tomasello Michael et Call Josep, 1997, Primate Cognition, New 
York, Oxford University Press.

Vauclair Jacques, 1998, L’homme et le singe. Psychologie comparée, 
Paris, Flammarion.

Visalberghi Elisabetta, Addessi Elsa et al., 2009, « Selection of 
effective stone tools by wild bearded capuchin monkeys », 
Current Biology, 19, p. 213-217.

Waal Frans de, 1992, De la réconciliation chez les primates, Paris, 
Flammarion.

— 1996, « L’activité sexuelle pacificatrice des bonobos », Pour la 
science, 211, p. 70-77.

Zattoni Millano Marja et Auraujo Monteijo-Filho Emygdio, 
2009, « Predation on small mammals by capuchin monkeys, 
Cebus Cay », Neotropical Primates, 16 (2), p. 78-80.

Lévi-Strauss Claude, 1961, Race et histoire, Paris, Gonthier.
— 1973, Anthropologie structurale II, Paris, Plon.
Martinelli Bruno, 1988, « Après Leroi-Gourhan : les chemins 

de la technologie », dans André Leroi-Gourhan ou les voies de 
l’Homme, actes de colloque CNRS, mars 1987, Paris, Albin 
Michel, p. 60-89.

Mercader Julio et Barton Huw et al., 2007, « 4 300 year old 
chimpanzee sites and the origin of percussive stone tech­
nology », Proceedings of the National Academy of Sciences, 104, 
p. 3043-3048.

Mesoudi Alex, Whiten Andrew et Laland Kevin N., 2006, 
« Toward a unified science of cultural evolution », Behavioral 
and Brain Sciences, 29 (4), p. 329-347.

Mitchell Robert W. (ed.), 2002, Pretending and Imagination in 
Animals and Children, Cambridge, Cambridge University 
Press.

Moreau M., 2009, « Les chimpanzés jouent-ils le jeu ? Étude 
anthropologique des interactions ludiques chez des primates 
non humains captifs », mémoire de master de l’EHESS sous 
la dir. de Frédéric Joulian, 2009.

Morin Edgar, 1973, Le paradigme perdu : la nature humaine, Paris, 
Seuil.

Morin Edgar et Piattelli-Palmarini Massimo (eds.), 1974, 
L’unité de l’homme I. Le primate et l’homme, Colloque de la 
Fondation Royaumont, Paris, Seuil.

Nakamura Michio et Nishida Toshisada, 2006, « Subtle beha­
vioral variation in wild chimpanzees, with special reference 
to Imanishi’s concept of kaluchua », Primates, 47, p. 35-42.

Palagi Elisabetta, Cordoni Giada et Borgognini Tarli Silvana, 
2004, « Immediate and delayed benefits of play behaviour : 
new evidence from chimpanzees (Pan troglodytes) », Ethology, 
110 (12), p. 949-962.

Premack David et Premack Anne, 1994, « Why animals have nei­
ther culture nor history », dans Tim Ingold (ed.), Companion 
Encyclopedia of Anthropology, Londres, Routledge, p. 350-365.

Renck Jean-Luc et Servais Véronique, 2002, L’éthologie. Histoire 
naturelle du comportement, Paris, Seuil.

Schaeffer Jean-Marie, 2007, La fin de l’exception humaine, Paris, 
Gallimard.




