Frédéric Joulian

Comparer ’incomparable

Des vertus et des limites
de la comparaison hommes/primates

IL Y A UNE QUINZAINE D’ANNEES, afin de balayer
les nouvelles approches des origines de ’homme, je mon-
trais que la plupart des interprétations de ’hominisation
s’opéraient par ’entremise de modeles généraux fondés sur
le savoir des éthologues, savoir qui avait progressivement
remplacé celui des ethnologues (Joulian, 1998).

Ce changement d’univers de référence, des sciences de
la culture vers les sciences de la nature, posait et pose encore
d’importantes questions épistémologiques et méthodo-
logiques liées a la nature des étres et des phénomenes com-
parés, aux régimes de scientificité en présence, aux objectifs
visés, mais également a deux dérives majeures qui sont celles
d’une naturalisation des caractéristiques humaines, symé-
trique d’une essentialisation (ou anthropomorphisation) des
animaux.

Le positivisme grandissant de 1’archéologie préhisto-
rique — dont on peut se demander si elle est encore une
science sociale — et le rouleau compresseur des sciences
cognitives et génétiques qui prétendent traiter tous les objets
des sciences humaines et sociales (les techniques, la culture,
la religion...) dessinent depuis une vingtaine d’années un
nouveau paysage scientifique, instable, mais durable. Dans



96

SOCIALES — COMPARER

SCIENCES

FAIrRE DES

ce nouveau paysage, les paradigmes empiriques et évolution-
nistes refluent des sciences humaines et sociales; les clivages
traditionnels nature/culture, animalité/humanité n’ont plus
les vertus heuristiques et empiriques qu’ils avaient autrefois.
Tracer des lignes de démarcation et désigner ce qu’est un
humain, un pré-humain, un animal, ne suffit plus. Une des
principales raisons de cette baisse de rendement cognitif est
que ’anthropologie, I’histoire et bien stir la philosophie, d’un
coté, les sciences cognitives et biologiques, d’un autre, se sont
essentiellement préoccupées de questions ontologiques et
sont donc, de fait, restées dans un schéma dualiste dont les
défauts dépassent désormais les qualités.

Lincapacité a prendre en charge les activités, les com-
portements ou les émotions comme clés essentielles de la
compréhension de I’évolution est symptomatique de la
normalité de nos disciplines autant que des malentendus
entre champs et objets des sciences biologiques et humaines
(Cheveigné et Joulian, 2008; Joulian, 2009).

Jusqu’a présent, les arguments justifiant les rapproche-
ments entre hommes et singes utilisés par les biologistes
étaient essentiellement d’ordre taxinomique: «C’est parce
que nous partageons 99 % de notre ADN que...» (Waal,
1996) ou au mieux, opératoire: « Toutes choses égales par
ailleurs, nous nous permettons de rapprocher les conduites
de chasse des X et des Y »; arguments englobants ou prag-
matiques qui satisfont les médias ou les sciences dites exactes,
mais non les sciences sociales bien plus exigeantes sur le plan
de la scientificité pour des raisons que nous ne pouvons
détailler ici mais qui sont liées a la nature des objets «sujets»
et de la complication des phénomenes relationnels, sociaux,
psychologiques et historiques étudiés.

Si par ailleurs on fait un état des lieux de la question de
I’humain dans les sciences humaines et sociales, force est de
constater que le «phénomene humain» ne fait plus recette
et que nos disciplines ont rabattu leurs ambitions. Elles pré-
cisent, controlent, réfutent comme jamais auparavant, mais
laissent les « grands sujets anthropologiques» aux sciences de
la nature. Ces grands sujets (origine du social, des capacités
langagieres et symboliques, variabilité des cultures, moteurs

des changements techniques et économiques...) sont mal-
heureusement empruntés aux sciences de I’homme sans les
modes d’emploi, sans les savoirs et constructions théoriques
¢laborés depuis cent cinquante ans. Cela explique peut-étre
aussi les malentendus persistants et stériles auxquels nous
assistons a propos des «cultures animales» par exemple, tant
au niveau international que national.

Je me propose ici d’aborder frontalement la question de
la comparaison entre humains et non-humains, en posant un
cadre et des regles de comparaison minimales dans lesquels se
mouvoir, et dans lesquels données et problématiques biolo-
giques ainsi que données et problématiques anthropologiques
puissent s’entendre et se compléter de facon productive.

Comment comparer des hommes et des primates des lors
que nous ne comparons pas uniquement leurs anatomies mais
aussi leurs comportements, leurs productions matérielles
(leurs artefacts) et non matérielles (les effets qu’ils produisent
volontairement et collectivement sur autrui) ?

Les termes de la comparaison seront pris dans trois
classes d’existants: les hommes modernes (Homo sapiens), les
grands singes (bonobo Pan pygmaeus, chimpanzé Pan tro-
glodytes, orang-outan Pongo pygmaeus, gorilles Gorilla gorilla,
Gorilla bereingei) et les premiers représentants de notre
famille (australopitheques et Homo). Cette superfamille, éga-
lement appelée «hominoidés», recouvre des especes vivantes
et éteintes. Elle permet d’inscrire les phénomenes humains
dans un cadre temporel large (15 millions d’années) et varié
(plus d’une vingtaine d’espeéces) au sein duquel apprécier de
facon non duelle des traits et phénomenes aussi complexes
que les conduites motrices fines, la conscience réfléchie, les
capacités langagieres, I’organisation de I’espace, ’évitement
de I'inceste ou les conduites funéraires, pour ne prendre que
quelques traits définitoires des humains actuels.

Lobjectif d’établir un cadre et des régles de comparaison
doit également étre pensé en fonction de visées particulieres,
liées a une question et a des corpus délimités ou en fonction
d’objectifs universalistes, les seuls 2 méme, me semble-t-il,
de permettre un dialogue ambitieux entre données «natu-
relles» et «culturelles», pour le dire rapidement. A ce propos,

97

COMPARER L'’INCOMPARABLE



SOCIALES — COMPARER 98

SCIENCES

FAIrRE DES

jévoquerai la question des universaux (telle que la congoit
I’anthropologie) ou celle des invariants (telle que la congoit
ou la concevait I’éthologie ou la psychologie) afin de montrer
la nature des malentendus et la maniére d’y échapper, notam-
ment en distinguant les modes de fonctionnement — relation-
nels ou interactionnels — des sociétés humaines et animales.

Ma proposition s’inscrit donc dans une chaine conti-
nue: description critique, comparaison, généralisation, dans
laquelle le point central est celui de la comparaison interspé-
cifique et de ses apports méthodiques et cognitifs aux sciences
humaines. Car ne nous leurrons pas, si nous ne comparons
pas systématiquement, nous comparons tout de méme, mais
de facon sauvage et peu utile (notamment en utilisant des
métacatégories «animalité/humanité » dont ["universalité est
bien str discutable). Lalternative estici de dessiner quelques
lignes de conduite, quelques garde-fous que chacun puisse
suivre, des lors qu’il se lance dans [’opération périlleuse d'une
comparaison entre especes.

Pourquoi comparer hommes et singes?

Lhomme est un primate, mammifere supérieur qui, malgré
son originalité (bipédie, indétermination forte, capacité lan-
gagiere, capacité a aménager son environnement...) partage
un grand nombre de caractéristiques anatomiques, cogni-
tives, comportementales, sociales avec d’autres espéces ani-
males, primates ou non. Comparer ses traits communs ou
spécifiques avec d’autres primates ou mammifeéres permet
de mieux saisir I’émergence, I’histoire et les configurations
ou structures actuelles de ces traits.

Ces trois volets: «émergence », «histoire» et «struc-
ture » correspondent souvent a des programmes heuris-
tiques distincts et a des projets disciplinaires autonomes.
La paléontologie humaine, la psychologie, la linguistique
se sont fréquemment penchées sur les deux premiers volets
comme |’origine de tel ou tel trait humain (outil taillé, bipé-
die, langage articulé, conscience réfléchie...). La préhistoire
étend également ses interrogations a I’analyse des techniques,

des structures d’habitat, des modes de vie, dans le temps.
La psychologie comparée, I’éthologie cognitive comparent
quant 2 elles des comportements, des mécanismes ou des
structures en tant que traits définitoires d’une espece, mais
n’abordent que trés rarement les dimensions historiques de
ces traits (Delfour et Dubois, 2005). Les changements dans
les systemes sociaux des primates ne sont au mieux compris
que dans leurs dimensions écologiques et adaptatives. Les
approches cognitives des programmes généralistes dominent
les recherches actuelles (Tomasello et Call, 1997) et rares
sont les psychologues (Vauclair, 1998) a vouloir fonder un
comparatisme raisonné entre les hommes et les primates.

Prendre aujourd’hui position sur ces questions revient
non seulement a reconnaitre mais également a intégrer le
mieux possible les deux dimensions diachroniques et syn-
chroniques des sociétés animales, quelles qu’elles soient. 1
importe aussi de ne pas rejeter, sans [’avoir préalablement
qualifiée, la question de I’origine de ’homme, sachant qu’elle
ne se limite plus seulement a la quéte du plus ancien ancétre
ou d’un «dernier ancétre commun » (Last Cormmon Ancestor)
— avatar contemporain du «chainon manquant» —, mais éga-
lement a I’analyse de I’apparition de nouvelles conduites,
configurations sociales et relationnelles.

Ce premier volet, qui correspond aux interrogations
sur les dynamiques du changement, est crucial mais nous ne
ferons que le mentionner, tant il implique des corpus de savoir
importants mais peu liés et sur lesquels il est donc difficile
de poser une analyse pertinente. C’est le cas notamment des
travaux éthologiques ou sociologiques sur I'innovation, ou des
travaux de modélisation formels et théoriques sur «1’émer-
gence». Remarquons au passage que les programmes et tra-
vaux sur ’origine du langage de la décennie passée ou ceux
sur les animats (et plus généralement sur les modeles robo-
tiques et animaux) entrent parfaitement dans ce cas de figure
(voir les conférences From Animals to Animats, 1990-2010).
Si ces formalismes et abstractions fleurissent autant de nos
jours, ce n’est pas seulement en raison d’un désir d’expli-
quer ou de représenter autrement les commencements ou les
changements, mais peut-étre aussi en raison d’'une désaffection

99

COMPARER L'’INCOMPARABLE



100

SOCIALES — CDMPARER

SCIENCES

FAIRE DES

de plus en plus forte des sciences humaines et sociales pour les
questions évolutives, excepté chez quelques anthropologues
atypiques (Guille-Escuret, 2008; Testart, 2006).

La question de ’ancienneté et de la succession des
especes telle qu’elle se pratique dans le secteur de la paléon-
tologie humaine ou de la préhistoire, méme si elle est mise
en modele ou en scénario, ne présente quun intérét explicatif
limité pour le reste des sciences de ’homme. Le modele
savanicole de ’hominisation des paléontologues contrarié
par le modele forestier des primatologues (Coppens, 1994;
Boesch-Achermann et Boesch, 1994) donne parfois 'impres-
sion de pouvoir étre concrétisé, mais ce n’est qu'une illusion
tant les corpus, les cadres de comparaison et les concepts
échappent a la discussion. Nous reviendrons sur ces points
plus loin. La question de ’hominisation, autrement dit celle
des mécanismes biologiques et culturels de transformation
qui nous font passer en trois millions d’années des premiers
bipédes aux hommes actuels, ne peut étre mise en réserve
tant que nous vivons la cohabitation de différents régimes
d’existence dans nos sociétés contemporaines (économiques:
de prédation et de production; mécaniques: avec et sans
outil; sémiotiques: non verbaux et verbaux; sociologiques:
avec un pouvoir distribué ou hiérarchisé...) et que les grands
événements évolutifs de I’humanité (maitrise instrumentale,
externation des représentations viz le langage, domestication
des plantes et des animaux...) renvoient aussi a ces modes de
vie, généralement concus comme des plans structuraux de
I’histoire humaine. Cette hypercomplexité de I’hominisation
tant commentée par Edgar Morin au début des années 1970
(Morin, 1973 ; Morin et Piattelli-Palmarini, 1974) reste
encore a envisager d’un point de vue pragmatique et non seu-
lement du point de vue philosophique ou épistémologique.
Pour ce faire, jamais nous n’avons autant eu besoin d’intégrer
différents registres de connaissances, souvent de nature tres
diverse, dans un espace interspécifique.

Au-dela de I’analyse du phénomene évolutif, le «pour-
quoi comparer hommes et singes? » revient tout simplement
a prendre acte que certains traits communs aux hommes
et aux singes permettent d’éclairer la compréhension des

conduites humaines actuelles et passées et finalement de
produire une connaissance plus juste, au-dela de ’espece.

Si la démonstration de I’existence de traits communs
permet bien souvent de casser la spécificité ou I'unicité de
I’homme, celle d’un «propre de I’homme », ce n’est qu'un
effet secondaire généré par la comparaison. Le fait principal,
lié a ’avancée majeure des observations dans les sciences du
comportement, est que, pour interroger certaines qualités
humaines, non seulement nous pouvons, mais nous devons,
comparer certaines espéces sous peine d’étre partiaux dans
I’analyse des questions et données.

Exposons a présent un cladogramme des primates (fig. 1)
et un tableau des capacités cognitives supérieures des homi-
noides (tab. 1). Ils montrent qu'un grand nombre de ces capa-
cités existent bien antérieurement au genre Hozmo et qu’elles
doivent étre analysées par rapport a d’autres taxons, que cela
soit en termes généalogiques (de filiation) ou phylogéniques
(d’apparentement).

Le cladogramme, emprunté a la nouvelle systématique
des especes, illustre, dans le cas des primates, les relations
d’apparentement de ’ordre entier qui comprend plus
200 especes vivantes. Il est fondé sur des caractéristiques tant
morphologiques que génétiques et, a I’inverse des anciennes
classifications, il montre notamment la plus grande proximité
entre les hommes et les chimpanzés qu’entre les chimpanzés
et les gorilles, par exemple. Envisager le «nceud 13 » dans
son ensemble permet de limiter les incohérences non seule-
ment biologiques, mais également comportementales. Les
hommes ne doivent plus étre directement opposés au reste
des primates mais pris au sein de ’ordre tout entier dans un
espace-temps a définir en fonction de questions particulieres.

Le tableau illustre un éventail de capacités cognitives
humaines liées a la conscience réfléchie présentes chez les
anthropoides ou d’autres especes. D’autres tableaux, fondés
sur les compétences sociales ou motrices, auraient également
pu étre établis. Ils auraient montré que les activités humaines
non seulement peuvent, mais doivent étre comparées et expli-
citées dans leur communauté et leur différence avec celles
des autres étres vivants.

101

COMPARER L’INCOMPARABLE



102

COMPARER

FAIRE DES SCIENCES SOCIALES

Figure 1. Cladogramme des primates

Sources: Lecointre et Le Guyader, 2001.

Tableau 1. Capacités cognitives supérieures des hominoides

QD
= o = ' = = =}
g 2 g = 25 s £ 8
S S £ S c5 a5 2 g
T [=a) f_a © [Sh S o [}
Utilisation
. . X X X X X X X X
d'outils
Fabrication
. . X X X X X X X X
d'outils
Transmission 9
. X - X - - _ ? _
active
Simulation X X X X X - ? ?
Test X X p B . B . "
de la tache
Attribution 9
. . X X X X X - ? -
d'intention
Empathie X X X X ? - X x?
Tromperie
P X X X ? ? - X? -
tactique
Pointage X ? x? ? ? - - -
Imitation X X X ? X - X -

Sources: Mitchell, 2002; Shumaker, Walkup et Beck, 2011.

Que comparer?

Si nous prenons un angle d’attaque anthropologique des
sociétés de primates, les questionnements les plus variés
sont alors envisageables, sur la socialité, les modes de sub-
sistance, le role des émotions, les techniques, I'intelligence
sociale, I’élevage des jeunes, ’apprentissage... La liste est
quasiment infinie et les contributions de la primatologie ou
de la psychologie animale innombrables depuis une trentaine
d’années. Mais comment structurer ce qui advient sur le ter-
rain (les activités, les événements), au fil des observations,
au fil des comportements spontanés des animaux dans leurs
milieux? Dés I'instant que ’on a pour objectif une compa-
raison interspécifique associée a une définition tout a la fois
exigeante et opératoire de tel ou tel comportement (qui ne
dénature pas le sujet étudié mais reste suffisamment ouverte
pour pouvoir embrasser une variabilité comportementale
dépassant celle de I’espece), I’objet de la comparaison ne peut

103

COMPARER L’INCOMPARABLE



104

SOCIALES — CDMPARER

SCIENCES

FAIRE DES

étre seulement «naturel ou prédéfini». Il doit étre construit
avec précision en tant qu’objet variant au sein de I’espece et
invariant entre les espéces, suivant la perspective heuristique
que I’on adopte.

La définition d’'un mécanisme, d’un phénomene ou d’un
comportement (le systeme de parenté, la différence sexuelle
des tiches, les facons de dormir...) doit bien sir tenir compte
des différentes parties en lice (biologiques ou culturelles),
mais également, si la visée est anthropologique, étre alignée
sur la situation la plus complexe, au risque d’étre génératrice
d’une réduction de mauvais aloi.

Mais quel sujet prendre ou choisir en fonction de quelle
problématique anthropologique? Avec quel degré de géné-
ralité ou de précision? Si nous évoquons les débuts de la
primatologie japonaise au sortir de la Seconde Guerre mon-
diale, nous remarquons qu’elle était en grande partie orientée
par des questionnements anthropologiques généraux (sur
I’origine de la société, des tabous, de la culture...) et que
les observations menées sur les macaques en milieu naturel
s’opéraient au travers de telles lunettes cognitives (Kawai,
1965 ; Asquith, 2000 ; Nakamura et Nishida, 2006 ; Ichikawa,
2011). Songeons, a la méme époque, a I’anthropocentrisme
des recherches occidentales et aux blocages ontologiques
qu’il a fallu et qu’il faut encore surmonter pour dialoguer
entre les disciplines et traditions de recherche; zoologie et
anthropologie s’écartant inlassablement (Joulian, 2011).

Tous les sujets de I’anthropologie sont-ils valides, pos-
sibles, applicables aux primates? Non, bien évidemment.
Mais, des lors que I’on en a circonscrit un sur la base d'un
ensemble de faits objectivables, comment le poser en vue
d’une comparaison interspécifique ? D’abord, nous I’avons
dit, en précisant que 1’on se situe dans une approche histo-
rique, structurale ou dynamique et en expliquant clairement
la raison du choix du sujet de recherche.

Si, par exemple nous nous interrogeons sur le jeu chez
les hommes et les singes, nous devons maitriser, afin de les
pondérer, les cadres conceptuels propres aux diverses dis-
ciplines. Est-ce que le jeu observé chez les primates supé-
rieurs peut renvoyer au concept de «fait social total» cher

a ’anthropologie depuis Mauss, ou devons-nous réduire la
focale et penser le jeu comme un comportement limité a
ses dimensions ontogénétiques (d’apprentissage notamment)
et adaptatives? La définition choisie et ’échelle de travail,
plus ou moins large, deviendront alors discriminantes. Entre
une définition historique et anthropologique ouverte, I’ Homo
ludens de Huizinga (1951) et celle de la psychologie animale,
plus focalisée (Bekoff, 1998; Palagi, Cordoni et Borgognini
Tarli, 2004), les possibilités de comparaison et d’interpré-
tation varieront tres fortement. Tout dépendra également
de la fagon dont nous reconnaitrons le jeu comme un objet
«naturel », traversant les especes, ou comme un ensemble de
comportements dont les valences pourront différer du tout au
tout, d'une espece a une autre (Moreau, 2009). Cette «natu-
ralité » ou non du jeu est, selon moi, une question essentielle,
car elle permet de prendre en compte la question de la recon-
naissance, de la catégorisation «ceci est un jeu» (Bateson,
1955) d’un point de vue pratique. Comment des animaux
d’ages différents (jeunes et adultes) reconnaissent-ils claire-
ment les signaux d’un jeu, du jeu? Comment deux especes
taxonomiquement éloignées, peuvent-elles dépasser les
peurs liées aux conduites agressives et de prédation et jouer
ensemble (Joulian, 1999)? Dans ces cas, ce ne sont pas seule-
ment des comportements bien circonscrits (mimiques, gestes)
mais des ambiances qu’il convient de décrire. Comment
décrire une ambiance dans le paysage essentialiste et orienté
«objet» des sciences de ’homme?

Cette breve évocation montre & quoi meéne habituelle-
ment la comparaison interspécifique: a de nouveaux défis
cognitifs auxquels nous devons répondre en inventant de
nouvelles procédures descriptives révélant des «sujets-
objets », auparavant invisibles.

A l’inverse de I’analyse de comportements bien circons-
crits, des phénomenes généraux comme celui des «cultures
animales» n’ont pu étre abordés sereinement faute, me
semble-t-il, de I’établissement préalable de regles de logique
et de travail. Il y a bien stir aussi les enjeux symboliques, idéo-
logiques et philosophiques sous-jacents a la question cultu-
relle et a ’originalité de ’homme, mais ils sont bien connus.

105

COMPARER L’INCOMPARABLE



106

SOCIALES — CDMPARER

SCIENCES

FAIRE DES

Avec de multiples définitions contradictoires en présence:
certaines extensives, d’autres inclusives, d’autres obsolétes ou
forgées ad hoc (voir Boesch et Tomasello, 1998 versus Ingold,
1998), une réponse nette a la question des cultures animales
s’est avérée impossible depuis quarante ans (Ducros, Ducros
et Joulian, 1998).

La question de ’existence de cultures, ou de / culture,
chez des non-humains, est symptomatique, a une échelle plus
large, des difficultés qu’il y a a faire dialoguer différentes dis-
ciplines, suivant que 1’on considere les cultures comme ayant
une existence intrinséque et répondant au «nous vivons dans
des cultures», ou en tant qu’instrument permettant de décrire
les formes et relations des collectifs humains entre eux (dans la
conception lévi-straussienne [1973], par exemple). La culture
comme un mode ou une «modalité» (nous vivons selon des
cultures) (Ingold, 1994; Joulian, 2000) offre une troisieme
option, plus juste et dynamique, d’analyse mais laisse entier le
débat entre sciences de la nature et sciences de I’homme; ce
dernier ne pouvant en fait vraiment s’enclencher que si ’on
s’entend sur une définition partagée de travail.

Outre la question d’une langue et de concepts communs,
une autre fagon de dépasser ce probleme de légitimité des
points de vue est d’opter pour une approche pragmatique
permettant de comparer les données au plus pres.

Jusque récemment, hommes et animaux étaient distin-
gués par leurs natures originales: «les hommes sont comme
ca», «les gorilles sont comme ¢a» mais aussi parce que les
hommes «font», autrement dit « fabriquent», agissent sur le
monde, créent, produisent et sont donc, depuis les premiers
outils taillés, acteurs de leur histoire; les anthropologues
marxistes et structuralistes se retrouvant étrangement sur
ce point (Godelier, 1984 et 1998; Heusch, 1963 et 2001).
Notons bien sir que dans un tel cas de figure, le dualisme
animalité/humanité et ’anthropocentrisme jouent toujours
leur réle structurant.

A Péchelle spécifique, celle de notre espece, la distinction
entre société «froide» et société «chaude» (Lévi-Strauss,
1961; Hartog, 2003) opérait d’'une certaine fagon la méme
partition européocentrique que la précédente, anthropocen-

trique. La question des hommes acteurs de leur histoire, a la
différence des animaux objets des changements extérieurs, ou
pour le dire comme on le disait dans les années 1970-1980,
celle du «passage de I’écologie a I’économie » (Foley, 1991)
peut toujours étre posée, mais nous mene a une impasse tant
elle est large et difficilement objectivable. L’étre et le faire
doivent donc étre repensés et I’accent mis d’abord sur ’ana-
lyse des relations plutdt que sur celle des vivants. Les actions
des animaux et des hommes peuvent étre comparées en fonc-
tion de leurs anatomies, capacités cognitives et milieux, mais
également aussi de leurs expressions comportementales et
matérielles. Les gestes, les communications sonores ou les
artefacts divers et variés donnent une matiére tres riche a
comparaison avec les hommes modernes. En ce sens, une
approche comparative des expressions et des objets matériels
en action est selon moi a privilégier pour se défaire de I’écueil
essentialiste et permettre d’objectiver les comparaisons et
inférences, sur de mémes bases.

Mais revenons au «quoi comparer? »: n’importe quel
sujet est bien sir susceptible d’étre comparé, mais tous n’ont
pas le méme intérét heuristique des lors qu’on les sort du
champ d’une discipline. Les sujets d’une discipline ne sont
pas identiques a ceux d’une autre, méme s’ils sont libellés de
la méme fagon. Il convient par conséquent de bien prendre la
mesure des transferts de sujets que nous opérons d’un champ a
un autre. Les travaux sur ’empathie, que I’on a vus récemment
migrer de la philosophie morale vers les neurosciences, en
passant par 1’éthologie ou la psychologie (Berthoz et Jorland,
2004), différeront fortement d’autres sujets de recherches
ayant des existences propres dans deux champs disciplinaires et
pour lesquels les significations seront parfois antinomiques. Le
peacemaking («comportement de réconciliation») découvert
et décrit chez les primates dans les années 1980 (Waal, 1992)
existe-t-il chez les humains? Existe-t-il sous ses dimensions
humaines symboliques et ritualisées, et dans ce cas, est-il de
méme nature que chez les singes? Rien n’est moins évident
mais ne mérite pas moins investigation. Nous insistons sur ces
sujets particuliers, car ils nous permettent de sortir de nos car-
cans disciplinaires et de nous interroger sur le poids des objets

107

COMPARER L’INCOMPARABLE



108

SOCIALES — CDMPARER

SCIENCES

FAIRE DES

prédéfinis (autrui, parenté, identité, genre...) avec lesquels
nous travaillons et avec lesquels nous ensablons la plupart du
temps les dialogues interdisciplinaires.

Lorsque I’éthologie humaine des années 1970-1980
abordait la question des invariants comportementaux
humains et pré-humains (Eibl-Eibesfeldt, 1989), elle pou-
vait entrer en débat avec ’anthropologie générale qui s’inté-
ressait de son coté aux universaux (langagiers, symboliques,
pragmatiques) qui subsument les cultures. Aujourd’hui,
et d’ailleurs depuis longtemps maintenant, le dialogue est
restreint, la sociobiologie, devenue maitresse entre-temps,
prétend a une scientificité sans partage alors que 1’anthro-
pologie a déserté ces sujets. Cette derniere s’attaque non
seulement a des traits variants des sociétés humaines mais
a des rapports entre différents domaines et plans du social.
Les invariants culturels ne doivent pas étre recherchés dans
des atomes mais dans des schémes, des structures ou dans
des relations particulieres entre compartiments (individuels,
sociaux, économiques, symboliques) des collectifs humains
(Taylor, 2002). Un grand nombre des incompréhensions
entre éthologie et ethnologie vient de fait de ces différences
de conceptions et cela malgré des tentatives de dialogue (voir
Conférence Delwart, 2001).

Si nous acceptons cette ambition dynamique plutét
qu’ontologique, autrement dit reliant différents plans des
sociétés animales dans leurs effets, la comparaison des socié-
tés humaines a des non-humaines, a propos de I’existence de
comportements analogues, ne peut que prendre une nouvelle
tournure et ampleur.

Qui comparer?

La question des étres ou existants a comparer, nous 1’avons
dit, se pose en fonction des questionnements, des sujets et des
perspectives — évolutives, structurales ou d’émergence — que
’on dessine. Selon que nous interrogeons tel ou tel type de
comportement, par exemple ['activité outillée d’extraction
des aliments chez les hommes, les primates actuels ou les

hommes préhistoriques, les lignes de comparaison varient
de fagon substantielle. Si la problématique de départ est de
reconstituer le mode de vie et de subsistance d’hominidés
d’il y a deux millions d’années sur la base de leurs traces,
un modele, simien, ou hominien, pourra étre mis en ceuvre.
Dans les deux cas, ’exemple vivant pour lequel on disposera
d’informations riches (sur la fonction, les fins, les usages,
les significations non fonctionnelles des objets...) permet-
tra — par transfert d’attribut et inférence — d’interpréter les
données archéologiques, par définition lacunaires. Ce type
de démarche étho-archéologique a donné lieu a diverses for-
malisations (Isaac, 1981; Sept, 1992) et entreprises de ter-
rain (Joulian, 1996; Backwell et Errico, 2001 ; Haslam, 2012)
mais, dans la plupart des cas, puisque les enjeux sont d’ordre
fonctionnel: «tel ou tel type d’outil a servi a...» ou au mieux
d’usage: «il a servi de telle ou telle fagon », ’analyse des
différences spécifiques ou génériques est rarement faite. Les
déterminants physiques ’emportent et 1égitiment le rappro-
chement. Cette 1égitimité des rapprochements est pourtant
une question discriminante pour fonder une connaissance,
faute de quoi nous reversons dans [’écriture de scénarios ou
d’explications unidimensionnelles dont "utilité, nous ’avons
déja dit, est extrémement discutable.

A une autre échelle de travail, macro, qui interrogerait
les systemes sociaux présents chez les hominidés d’il y a deux
ou trois millions d’années ou chez le Last Common Ancestor, la
comparaison devra étre étendue a un ensemble d’hominidés,
et plus exactement, d’hominoidés, pouvant et devant étre
impliqués dans "opération. Le facteur taxinomique jouera
donc fortement dans ce cas de figure ot la visée est de com-
prendre I’évolution des structures sociales a une échelle plus
large, de centaines de milliers d’années, pour ’exprimer en
durée (voir fig. 1 et tab. 1, p. XX).

Si nous considérons que I’existence de systémes sociaux
complexes implique obligatoirement aussi de disposer de
capacités d’anticipation, de planification, de dissimulation,
d’une théorie de I’esprit, de la conscience réfléchie, etc., alors
tous les primates candidats a de telles capacités (gorille, orang-
outan, chimpanzé, bonobo) devront étre impliqués dans la

109

COMPARER L’INCOMPARABLE



110

SOCIALES — CDMPARER

SCIENCES

FAIRE DES

comparaison. On s’interrogera de méme sur les candidats
malheureux au-dela des familles ou embranchements (singes
du Nouveau Monde, cétacés, perroquets) et on devra expli-
quer les raisons pour lesquelles on les exclut de I’analyse. Les
singes capucins d’Amérique du Sud, tout a fait étonnants par
leurs comportements techniques ou de prédation (Visalbergh
et Addessi, 2009; Zattoni Milano et Auraujo Monteijo-Filho,
2009), se sont séparés des primates de I’Ancien Monde il y
a quarante millions d’années. Ils illustrent pourtant ces
convergences évolutives fort utiles pour saisir la variabilité
et la flexibilité comportementale. De par leurs performances
techniques eu égard a leurs capacités physiques, les capucins
permettent de relativiser les facteurs cognitifs ou moteurs,
non seulement des hommes, mais aussi des anthropoides.

La question de «qui comparer?» doit étre déclinée en
fonction des problématiques mais également des échelles de
comparaison : micro (analyse d’un trait fonctionnel simple
comme celui des actions élémentaires sur la matiére, trac-
tion, pression...), méso (sur la place d'un comportement dans
I’évolution, tel la carnivorie ou le toilettage social) ou macro
(en simulant les comportements de nos ancétres ou en sai-
sissant les fonctions de telle ou telle structure relationnelle,
au-dela des genres, par exemple le partage de la nourriture
ou I'asymétrie de I’échange).

Les corpus de données, expérimentaux ou naturels,
peuvent étre limités ou treés étendus et traités qualitative-
ment et/ou quantitativement. Dans le cas de mes propres
recherches sur les outillages des chimpanzés et des premiers
hominidés, les données mobilisées permettent des rappro-
chements tres fins sur la base d’objets analogues servant a
ouvrir des noix (Joulian, 1996) mais soulévent aussi de fortes
contraintes a l'interprétation et a la généralisation, et ce pour
différentes raisons liées aux discontinuités évolutives et chro-
nologiques entre les chimpanzés d’aujourd’hui (dont nous ne
connaissons bien ni les ancétres ni I’histoire longue) et les
hominidés d’il y a deux millions d’années, qui ont disparu ou
donné naissance a des formes humaines originales.

La discontinuité évolutive n’est cependant pas un
probleme si ’on n’a pas de prétention a une explication

en termes originistes ou continuistes. Cette tentation se
retrouve malheureusement dans la plupart des travaux évo-
lutionnistes, tous enclins a écrire des histoires continues ou a
établir des rapports de causalité incompatibles avec les don-
nées dont on dispose sur la variabilité des comportements
des hominidés et des chimpanzés. Le poids des modeles est
encore tres fort et préjudiciable a des interprétations neutres
(telle ou telle communauté animale est vantée comme la plus
performante ou telle espeéce est favorite car plus proche des
hommes!). Un seul exemple: les travaux archéologiques sur
des sites chimpanzés menées par Mercader (Mercader et
Barton, 2007) sont intéressants pour leurs résultats (mon-
trant une ancienneté de 4 300 ans de I’activité de cassage
des noix chez ces anthropoides) mais fortement critiquables
dans leur facon de rapprocher les artefacts des chimpan-
zés de ceux des hominidés d’il y a deux millions d’années;
comme si les chimpanzés n’avaient pas évolué et corres-
pondaient a un prototype, un modele originaire applicable
sans réfléchir a des situations anciennes. La seule position
taxonomique (comme dans ’argument des 99 % d’ADN
commun) légitimerait alors le rapprochement. Pourquoi
le génétique et le phylogénétique surplomberaient-ils les
comportements, les objets ou I’histoire, si ce n’est pour
satisfaire les matérialistes les plus paresseux ? Le débat sur la
hiérarchie des sciences et la qualité des explications (distales
ou proximales notamment) est malheureusement toujours
d’actualité (Premack et Premack, 1994 ; Mesoudi, Whiten
et Laland, 2004 versus Ingold, 1998 ; Guille-Escuret, 1999;
Cheveigné et Joulian, 2008).

Comment comparer ?

Evoquons finalement cette derniére question du «comment
comparer ? » qui renvoie a des techniques et a des instru-
ments d’analyse, alors que notre objectif est plutot ici de
définir des lignes de conduite et non de donner des recettes
de comparaison sujettes a varier selon la nature des données
et des questionnements.

111

COMPARER L’INCOMPARABLE



112

SOCIALES — CDMPARER

SCIENCES

FAIRE DES

Le «comment comparer > invite toutefois a quelques
remarques générales. La comparaison ne s’entend bien qu’en
fonction de la problématique, de I’échelle — qu’on la place a
un niveau spécifique ou générique —, et du degré de résolu-
tion des objets ou phénomenes comparés, pour employer une
analogie photographique, qui doivent étre de méme nature et
de méme ampleur. Ensuite, toutes les méthodes de ’anthro-
pologie comparative ou de la psychologie comparée sont uti-
lisables (des différents degrés du fait chez Leroi-Gourhan
[1971] a ’analyse des variantes chez Martinelli [1988] ou
celle des systemes chez Lemonnier [2010], pour ne prendre
que des exemples en technologie culturelle).

Tous les phénomenes (sociaux, économiques, cogni-
tifs...) dont nous espérons rendre compte sont bien entendu
des phénomenes et états (des configurations posées en un
temps #) fruits de I’histoire, naturelle ou culturelle, ou natu-
relle et culturelle, autrement dit, que nous en soyons objets
ou acteurs. La dimension historique de tout phénomene,
biologique ou culturel, ne peut étre écartée qu’un temps.
Et méme si nous privilégions une approche d’anthropologie
comparative qui ne cherche pas forcément a retracer les
continuités a I’ceuvre, nous devons, d’une facon ou d’une
autre, gérer différentes temporalités (des especes, de leur
mémoire, de leurs productions...) dans la comparaison.

Laction de comparer implique au moins deux termes
de comparaison qui doivent étre définis avec précision en
amont de I’opération. L'unité de comparaison et le poids
respectif des termes comparés nécessitent également une
caractérisation préalable.

Si ce principe de base des sciences de la matiere qui
travaillent sur des objets inertes est signalé ici, c’est que dans
les sciences de I’homme, I’asymétrie de nature — des hommes
d’un c6té, des animaux de ’autre —, implique généralement
toutes sortes de projections anthropomorphiques ou zoomor-
phiques peu maitrisables. Du fait des natures distinctes des
hommes et des singes, les termes de comparaison sont sou-
vent acceptés dans leur asymétrie. Et force est de constater
que le biais anthropomorphique est patent dans a peu pres
tous les travaux impliquant hommes et primates, ou méme

primates et primates, selon leur degré d’apparentement aux
hommes. Ce biais doit cependant étre évalué, pensé, assumé;
nous venons de 1’écrire de différentes facons.

Si nous prenons par exemple la locomotion humaine
ou celle des anthropoides, on pourra orienter les question-
nements par rapport a la bipédie et a sa spécificité, a ses
avantages énergétiques, etc., et donc éclairer les faits «d’un
point de vue » hominien; soit, a I'inverse, se placer du point
de vue des quadrumanes, et révéler I’ensemble des caracté-
ristiques motrices de ces animaux comme autant de solu-
tions adaptatives aussi originales que celles des bipedes. Deux
options s’offrent donc au chercheur: comparer par rapport
aux humains (actuels ou passés) ou comparer sans terme fixé
de comparaison. La encore, le biais anthropomorphique ne
constitue pas un probleme dans ’absolu, mais seulement s’il
n’est pas pris en compte dans la comparaison.

La critique de ’anthropomorphisme est chose facile
et courante mais au cours des deux derniéres décennies un
changement notable s’est observé et montre aujourd’hui la
nécessité de reprendre en main cette question refoulée par
plus d’un demi-siecle de behaviourisme. Parmi les attitudes
les plus fréquentes, on trouve celles qui sont liées a la défense
d’une cause animale et qui proclament un traitement respec-
tueux des uns et des autres (Burgat, 1997; Jeanjene-Wilmer,
2008, pour des vues d’ensemble) ou celle, de méthode, qui
prend pour argument que 1’explication anthropomorphique
(de tel ou tel comportement) est la plus parcimonieuse (Waal,
1992). Une troisieme, que je défends avec Véronique Servais
(Renk et Servais, 2002) se fonde sur I'usage d’un anthro-
pomorphisme que nous qualifions (2 la suite de Dewitte,
1993 ou Jamard, 1994) d’anthropomorphisme « critique » ou
«méthodologique ». Lexistence d’univers sémiotiques dis-
joints qui ne se superposent que tres partiellement (Bouissac,
1981) ont incité Véronique Servais a développer des cadres
d’analyse avec une double description des interactions entre
especes (notamment dans 1’étude qu’elle a menée sur I’attri-
bution d’états mentaux aux grands et petits singes en jardins
zoologiques dans le cadre du projet « Hommes et primates
en perspective»: Servais, a paraitre). A un niveau plus géné-

113

COMPARER L’INCOMPARABLE



114

SOCIALES — CDMPARER

SCIENCES

FAIRE DES

ral, nous nous fondons sur I’existence d’une parenté dans
les émotions ou les capacités cognitives des singes et des
hommes. Nous assumons également le fait qu’en inter-
rogeant les primates du point de vue de I"anthropologie,
nous neutralisons une partie des biais anthropomorphiques
(Joulian, 2000) et que nos questionnements different nette-
ment de ceux du zoologue.

Si la question de I’originalité humaine reste toujours
sous-jacente, quasi inutile, celles de ’altérité et de la com-
mensurabilité des étres et phénomenes soulévent en revanche
de multiples problémes théoriques et pratiques que nous ne
pouvons plus ignorer. Lorsque nous comparons deux socié-
tés humaines actuelles, en sociologue ou en anthropologue,
méme si elles sont aux antipodes ['une de 'autre, du fait
par exemple de leur systeme de production, de leur orga-
nisation politique ou symbolique, les acteurs, quelle que
soit leur apparence physique, sont bel et bien les mémes
(Homo sapiens sapiens), dotés des mémes capacités physiques
et cognitives. La comparaison s’appuie sur une méme base,
sur un méme socle légitimant. A I'inverse, lorsque les étres
comparés sont dotés de capacités fort différentes (motrices,
cognitives, sociales), la difficulté de les mettre cote a cote et
d’interpréter leurs conduites ne fait que s’amplifier.

Ce probléme de nature peut cependant trouver une issue
en étant pris sous I’angle des questions (nous ne comparons
pas de facon absolue mais en fonction de questions scienti-
fiques particulieres), des sujets (autrement dit qui s’appuient
sur des sujets «mi-naturels, mi-artificiels», donc des objets
de science) et des conduites (qui permettent de comparer
des dynamiques de changement et des historicités animales
et humaines).

Ouverture

Tres longtemps, la distinction humaine et le grand partage
«nature/culture » se sont fondés sur une différenciation onto-
logique, donc, de qualité. Du fait des qualités trop différentes
des hommes et des animaux, les primates ne pouvaient entrer

en comparaison, entrer dans un méme espace d’analyse. Ils
servaient de repoussoir, de figures négatives de I’humanité.
Ce dualisme, parfois méthodologique lorsqu’il s’agissait de
distinguer les comportements nouveaux d’il y a deux mil-
lions d’années (Isaac, 1984, 1989), s’enrichit ensuite d’une
caractérisation par degré. C’est par degrés que ’on devient
humain. Et la rencontre de I’éthologie et de la préhistoire,
des années 1960 a 1980, a fait renouer avec le postulat conti-
nuiste darwinien. Pendant plusieurs décennies, on a comparé
et inscrit les hommes préhistoriques et les primates dans des
suites logiques dont les préfixes (pré, anté, proto, para) mas-
quaient mal les difficultés a rendre compte des similarités
entre les étres. Des primates «préculturels» ou «protocul-
turels » valaient sans doute mieux que des «culturels» qui
auraient concurrencé la spécificité humaine; des «proto-
outils » permettaient d’indiquer des commencements plus
anciens et de réduire les distances de compréhension entre
les lignées humaines et anthropoides. Ces approximations
lexicales et conceptuelles des années 1960 a 1980 furent heu-
reusement bousculées par les observations de la primatologie
et de la psychologie. Mon parti-pris fut ici d’en prendre la
mesure et de constater que ces questions de qualité ou de
degré n’ont qu’un intérét heuristique limité et qu’il convient
a présent d’ouvrir et de préciser les cadres spécifiques et
temporels dans lesquels analyser les compétences et perfor-
mances humaines.

Le cadre unilinéaire de I’évolution n’a bien évidemment
plus de raison d’étre, sinon a une échelle tres large, et les
conceptions gradualistes ou ponctuées (Gould, 2002) sont
trop globales pour intégrer la complexité et la diversité des
formules comportementales que nous décrivons pour les
hommes et les singes, ces formules opérant a des échelles
de temps bien plus réduites (sur quelques générations par
exemple). Les théories de I’évolution qui intégreraient tant
les facteurs biologiques qu’historiques font aujourd’hui cruel-
lement défaut. Si nous portons un regard rétrospectif sur
les cinquante derniéres années, force est de constater que le
modele leroi-gourhanien du «geste et de la parole » (Leroi-
Gourhan, 1964-1965) ne trouve guere d’écho contemporain.

115

COMPARER L’INCOMPARABLE



116

SOCIALES — CDMPARER

SCIENCES

FAIRE DES

Les raisons de cette absence sont compliquées et variées mais
nous pouvons le dire, davantage liées a des logiques épisté-
mologiques et a ’histoire des sciences qu’aux seuls sujets et
données en présence.

Deés lors que I’on accepte Iexistence de différentes his-
toires paralléles menant a différentes expériences spécifiques
— dont certaines caractéristiques peuvent étre soit homo-
logues (avec une origine commune), soit analogues (avec
des origines distinctes) —, se notent des configurations plus
complexes et variées que nous ne I’imaginions. N’oublions
pas que dans notre passé, plusieurs espéces, et méme genres
(australopitheques et Homzo), ont existé et méme coexisté,
et quil n’y a pas une histoire encadrée dans une structure
corporelle et cérébrale unique, mais des histoires dans des
anatomies variées, a décrire et comprendre. Nous ne passons
pas non plus d’une histoire biologique animale qui reléverait
de la seule zoologie a une histoire culturelle humaine relevant
des seuls mécanismes sociaux. Nous faisons face aujourd’hui
a des hommes préhistoriques bipedes et faber aux conduites
monotones sur des centaines de milliers d’années et a des
chimpanzés quadrumanes et faber aux conduites variantes et
traditionnelles. Les primates d’aujourd’hui seraient-ils plus
«évolués» que nos ancétres? Pourquoi pas, mais peu importe
tant la question est trompeuse et liée a la nature lacunaire
des matériaux comparés ou des méthodes utilisées, voire a
des savoirs trop peu communicants.

Au-dela de la comparaison interspécifique dont je ne
dirai plus 'importance, j’aimerais finalement soulever la
question des régimes temporels envisageables pour des
non-humains ou des pré-humains. Les primates, dépour-
vus du langage a double articulation et de systemes sym-
boliques matérialisés dans des objets, utilisent en revanche
des systemes de communication complexes ou font preuve
d’intelligence sociale et stratégique et sont méme capables
de transmettre des savoirs a travers les générations. Ces
sociétés hétéroclites, dont 1’altérité est un enjeu scienti-
fique majeur, génerent des interrogations inédites, par-dela
méme les questions philosophiques liées a la distinction
humaine (Fontenay, 1998; Lenclud, 2000; Schaeffer, 2007).

Dépasser le constat d’une humanité altérée implique toute-
fois de requalifier aussi nos outils a penser et de surmonter
diverses questions généralement délaissées par les approches
empirico-inductives francophones.

Comment caractériser une société animale ou pré-
humaine qui ne peut assurer sa mémoire collective que sur
la base de vécus partagés, d’affects ou de supports de mémoire
périssables et chez laquelle aucune mise en mots et mise
en récits n’est possible? C’est « priori le cas des sociétés de
chasseurs-cueilleurs du paléolithique inférieur. Que constitue
alors ’expérience du temps pour ces étres # priori conscients
mais si différents de nous?

Je laisserai ces questions en suspens mais dirai plus glo-
balement que les vues rétrospectives que nous projetons sur
nos ancétres préhistoriques ou sur les primates ne peuvent
étre utiles que si nous soulevons les capacités mnésiques des
groupes que nous investissons. Nos conceptions sapiennes
du temps (impliquant de penser collectivement le passé, le
présent, le futur) s’inscrivent dans des expériences opposées
selon les traditions, les structures sociales, les capacités a
communiquer et selon I’espece en présence. Comme j’ai pu
le faire par le passé a propos des systémes techniques des
chimpanzés (Joulian, 1994), les représentations sociales aux-
quelles nous pouvons avoir acces par les comportements ou
les expériences de vie sont déterminantes et il convient désor-
mais d’associer représentation sociale, mémoire collective et
comportements traditionnels, le plus étroitement possible.

La question suivante est alors de comprendre comment
des espeéces aux capacités et aux structures comportemen-
tales tres différentes peuvent interagir et comment elles ont
interagi par le passé. Comment les univers sémiotiques si
dissemblables que ceux des hommes et des orangs-outans
ou des chimpanzés et des babouins, par exemple, peuvent-ils
fonctionner ensemble? Quelles théories de I’esprit ou de
la physique peuvent-elles jouer en faveur d’un commerce
durable entre ces étres dont on sait qu’ils interagissent bel
et bien? Faute de recherches interspécifiques poussées en
milieu naturel, nul ne peut vraiment répondre encore a ces
questions d’univers croisés et d’histoires communes. Aprés

117

COMPARER L’INCOMPARABLE



118

FAIRE DES SCIENCES SOCIALES — CDMPARER

les univers disjoints que j’ai évoqués tout au long de cet
article, ce secteur des échanges interspécifiques (dans le cadre
d’emprunt, d’innovation, etc.) reste donc encore largement
a défricher et a baliser.

Lorsque sur des territoires chimpanziers, dans les
années 1990, en Coéte d’Ivoire, je découvris a plusieurs
reprises des artefacts humains utilisés spontanément par les
anthropoides, la question des objets, des usages, des savoir-
faire, mais aussi celle des significations — pour les animaux —
s’est bien évidemment posée, massive et hermétique. Elle
mérite de toute évidence un autre essai, sur ’inscription
sociale des événements et du temps chez des non-humains.
Mais c’est 1a une autre histoire.

Bibliographie

Asqurta Pamela, 2000, «Negociating science: internationali-
zation and japanese primatology», dans Shirley C. Strum,
Linda M. Fedigan (eds.), Primates Encounters. Models of Science,
Gender and Society, Chicago, The University of Chicago
Press, p. 165-183.

BackweLL Lucinda et Errico Francesco p’, 2001, « Evidence
of termite foraging by Swartkrans early hominid bone
tools», Proceedings of the National Academy of Sciences, 98 (4),
p. 1358-1363.

BatesoN Gregory, 1955, « The Message “this is play”», dans
Bertram Schaftner (ed.), Transactions of the Second Conference on
Group Processes, New York, Columbia University, p. 145-241.

Bexorr Marc, 1998, Animal Play. Evolutionary, Comparative, and
Ecological Perspectives, Cambridge, Cambridge University
Press.

BerTHOZz Alain et Jortanp Gérard, 2004, Lempathie, Paris, Odile
Jacob.

Borscu-AcHERMANN Hedwige et Boescu Christophe, 1994,
«Hominization in the rainforest: the chimpanzee’s piece of
the puzzle », Evolutionary Antbropology, 3 (1), p. 9-16.

Boescu Christophe et TomaserLo Michael, 1998, « Chimpanzee
and human cultures», Current Anthropology, 39, p. 591-614.

Bouissac Paul, 1981, «In what sense is a circus animal perfor-
ming ?», dans Thomas A. Sebeok et Robert Rosenthal (eds.),
Annals of the New York Academy of Science, 364: «The clever
Hans phenomenon: Communication with Horses, Whales,
Apes and People», p. 18-25.

Burear Florence, 1997, Animal mon prochain, Paris, Odile Jacob.

CHEVEIGNE Suzanne DE et JouLiaN Frédéric, 2008, «Internalités
et externalités des natures de ’homme », Technigues & culture,
50: «Les natures de ’lhomme >, p. 10-15.

CoNFERENCE DeLwarT, 2001, «Dominance-domination/
coopération-réciprocité. A dialogue between anthropologists
and ethologists», Luc de Heusch et Francine Rozenfeld
(coord.), Fondation Jean-Marie Delwart, Louvain-la-Neuve,
Belgique.

CorpeNs Yves, 1994, «East Side Story, the origin of human-
kind », Scientific American, 270 (5), p. 88-95.

DeLrour Fabienne et Dusors Michel-Jean (eds), 2005, Autour
de Déthologie et de ln cognition animale, Lyon, Arci, Presses
universitaires de Lyon.

DewrrTE Jacques, 1993, «La donation premiére de ’appa-
rence. De ’anti-utilitarisme dans le monde animal selon
A. Portmann », dans MAUSS, Ce que donner veut dire. Don et
intéret, Paris, La Découverte, p. 20-32.

Ducros Albert, Ducros Jacqueline et Jourian Frédéric (eds.),
1998, La culture est-elle naturelle? Histoire, épistémologie et
applications récentes du concept de culture, Paris, Errance.

EsL-EBesreLDT Irenatis, 1989, Human ethology, New York,
Aldine de Gruyter.

Forey Robert, 1991, «Introduction: investigating the origins of
human behaviour», dans The Origins of buman behaviour. One
world archaeology, Londres, Unwin Hyman, p. 1-11.

Foxtenay Elisabeth pE, 1998, Le silence de bétes. La philosophie 4
Pépreuve de I’animalité, Paris, Fayard.

From Animals to Animats, 1990-2010, The International
Conferences on Simulation of Adaptive Behavior, publiées
dans la revue Adaptive Behavior. Disponible en ligne: adb.
sagepub.com (@consulté en XXX 2012).

GobeLier Maurice, 1984, L'idéel et le matériel. Pensée, économies,
sociétés, Paris, Fayard.

119

COMPARER L’INCOMPARABLE



120

FAIRE DES SCIENCES SOCIALES — CDMPARER

— 1998, «Quelles cultures pour quels primates, définition faible
ou définition forte de la culture?», dans Albert Ducros,
Jacqueline Ducros et Frédéric Jourian (eds.), p. 217-222.

Gourp Stephen J., 2002, The Structure of Evolutionary Theory,
Harvard, Belknap.

GuiLLe-Escurer Georges, 1999, Le décalage bumain. Le fait social
dans ’évolution, Paris, Kimé.

— 2008, «Le syndrome Micromégas. Les glissieres du rapport
nature/culture: ’exemple du cannibalisme », Techniques &
Culture, 50: «Les natures de ’homme », p. 182-205.

Harroe Francois, 2003, Régimes d’historicité. Présentisme et expé-
riences du temps, Paris, Seuil.

Hastam Michael, 2012, «Towards a prehistory of primates >,
Antiquity, 8, p. 299-315.

Heuscu Luc pg, 1963, «Réflexions ethnologiques sur la tech-
nique», Les Temps modernes, 211, p. 1022-1037.

— 2001, «Ethnologie, éthologie, Réseaux, 91-93 : «Nature et
culture: source d’une pensée nouvelle?», p. 11-16.

Huizinega Johan, 1951, Homo ludens. Essai sur la fonction sociale du
jeu, Paris, Gallimard.

Icuikawa Mitsuo, 2011, «Anthropologies japonaises en Afrique »,
Techniques & Culture, 57 : «Geste et matiére», p. 120-141.

Incorp Tim, 1994, «Introduction to culture», dans Companion
encyclopedia of anthropology, Londres, Routledge, p. 329-349.

— 1998, «Comment to: Chimpanzee and human cultures»,
dans Christophe Boesch et Michael Tomasello, Current
Anthropology, 39, p. 591-614.

Isaac Glynn, 1981, «Stone age visiting cards: approaches to the
study of early land-use patternse », dans Ian Hodder, Glynn
Isaac et Norman Hammond (eds.), Patterns of the past. Studies
in bonor of D. Clarke, Cambridge, Cambridge University
Press, p. 131-155.

— 1989, «Cutting and carying: archaeologically emergence of
the genus Homo», dans John R. Durant (ed.), Human origins,
Oxford, Clarendon Press, p. 106-122.

Jamarbp Jean-Luc, 1994, «Trop humains ? L’anthropomorphisme
méthodologique: éthologie animale, TA... anthropologie »,
Techniques & Culture, 23-24: « Cultures de bétes... Outils qui
pensent? >, p. 159-218.

JEANTENE-VILMER Jean-Baptiste, 2008, Etbique animale, Paris, Puf.

JouLian Frédéric, 1994, «Peut-on parler d’un systeme technique
chimpanzé? Primatologie et archéologie comparées», dans
Bruno Latour et Pierre Lemonnier (eds.), De la préhistoire aux
missiles balistiques : Dintelligence sociale des techniques, Paris, La
Découverte, p. 45-64.

— 1996, « Comparing chimpanzee and early hominid techniques:
some contributions to cultural and cognitive questions >,
dans Paul A. Mellars et Kathleen R. Gibson (eds.), Modelling
the early human mind, Cambridge, McDonald Institute for
Archaeological Research, p. 173-189.

— 1998, «Hominization and apes: an unatural kinship. Genes
and humanity’s past: a renewed dialogue », Diogenes, 180,
p. 73-96.

— 1999, «Observer les primates dans la nature: réflexion anthro-
pologique autour de I’habituation », Gradhiva, 25 : «Observer
I’animal>», p. 79-91.

— 2000, «Techniques du corps et traditions chimpanziéres»,
Terrain, 34: «Les animaux pensent-ils? », p. 37-54.

— 2009, «Non-human primates», dans Gil Bartholeyns et
Pierre-Olivier Dittmar (eds.), Adam et P’astragale, Paris,
Editions de la MSH, p. 325-336.

— 2011, «Du Japon et d’ailleurs», Techniques & Culture, 57
«Geste et matiere», p. 6-13.

Kawai Masao, 1965, «Newly acquired precultural behavior of
the natural troop of Japanese monkeys on Koshima island »,
Primates, 6, p. 1-30.

Lecointre Guillaume et Le Guyaper Hervé, 2001, Classification
phylogénétique du vivant, Paris, Belin.

Lemonnier Pierre, 2010, «étude des systemes techniques »
(1983), Techniques & Culture, 54-55 : « Cultures matérielles »,
Gil Bartholeyns, Nicolas Govoroff, Frédéric Joulian (eds.),
p. 46-48.

Lencrup Gérard, 2000, «Et si un lion pouvait parler... Enquétes
sur Desprit animal>, Terrain, 34: «Les animaux pensent-
ils?», p. 5-22.

Leroi-GourHaN André, 1964-1965, Le geste et la parole, 2 vol.,
Paris, Albin Michel.

—1971-1973, Evolution et techniques, 2 vol., Paris, Albin Michel.

121

COMPARER L’INCOMPARABLE



122

FAIRE DES SCIENCES SOCIALES — CDMPARER

Lévi-Strauss Claude, 1961, Race et bistoire, Paris, Gonthier.
— 1973, Anthropologie structurale II, Paris, Plon.

MartiNeLLr Bruno, 1988, «Aprés Leroi-Gourhan: les chemins
de la technologie », dans André Leroi-Gourban ou les voies de
P’Homme, actes de colloque CNRS, mars 1987, Paris, Albin
Michel, p. 60-89.

MEercaper Julio et Barron Huw ez 4l., 2007, «4300 year old
chimpanzee sites and the origin of percussive stone tech-
nology», Proceedings of the National Academy of Sciences, 104,
p- 3043-3048.

Mesoupi Alex, WaiTeN Andrew et Lacanp Kevin N., 2006,
«Toward a unified science of cultural evolution », Behavioral
and Brain Sciences, 29 (4), p. 329-347.

MircueLL Robert W. (ed.), 2002, Pretending and Imagination in
Animals and Children, Cambridge, Cambridge University
Press.

Moreau M., 2009, «Les chimpanzés jouent-ils le jeu? Etude
anthropologique des interactions ludiques chez des primates
non humains captifs », mémoire de master de "EHESS sous
la dir. de Frédéric Joulian, 2009.

Morix Edgar, 1973, Le paradigme perdu: la nature humaine, Paris,
Seuil.

Morin Edgar et PrarTeLLi-PaimariNt Massimo (eds.), 1974,
Lunité de ’homme 1. Le primate et I’bomme, Colloque de la
Fondation Royaumont, Paris, Seuil.

Nakamura Michio et Nisaipa Toshisada, 2006, «Subtle beha-
vioral variation in wild chimpanzees, with special reference
to Imanishi’s concept of kaluchua >, Primates, 47, p. 35-42.

Pavaar Elisabetta, Corpont Giada et BorcoeNINt TarLI Silvana,
2004, «Immediate and delayed benefits of play behaviour:
new evidence from chimpanzees (Pan troglodytes) », Ethology,
110 (12), p. 949-962.

Premack David et PRemack Anne, 1994, « Why animals have nei-
ther culture nor history», dans Tim Ingold (ed.), Companion
Encyclopedia of Anthropology, Londres, Routledge, p. 350-365.

ReNck Jean-Luc et SErvats Véronique, 2002, L'éthologie. Histoire
naturelle du comportement, Paris, Seuil.

ScHAEFFER Jean-Marie, 2007, La fin de exception humaine, Paris,

Gallimard.

SepT Jeanne, 1992, « Was there no place like home? A new
perspective on early hominid sites from the mapping of
chimpanzees nests», Current Anthropology, 33 (2), p. 187-207.

Servars Véronique, a paraitre, « Dialogues avec les singes.
Emotion, communication et attribution d’états mentaux dans
des interactions visiteurs/primates en zoo», dans Frédéric
Joulian (ed.), Hommes et primates en perspective, Paris, Editions
de la MSH.

Suumaker Robert, WaLkup Kristina et Beck Benjamin, 2011,
Animal Tool Bebavior. The Use and Manufacture of Tools by
Animals, Baltimore, The John Hopkins University Press.

SuppeENDORF Thomas et WarTEN Andrew, 2001, « Mental evolu-
tion and development: evidence for secondary representation
in children, great apes and other animals >, Psychological
Bulletin, 127, p. 629-650.

TavLor Anne-Christine, 2002, «Invariants et variabilité en
anthropologie», dans Jacques Lautrey, Bernard Mazoyer et
Paul Van Geert (eds.), Invariants et variabilité dans les sciences
cognitives, Paris, Editions de la MSH, p. 269-287.

TesTarT Alain, 2011, «Les modeles biologiques sont-ils utiles
pour penser 1’évolution des sociétés ? » Préhistoires médi-
terranéennes, 2. Disponible en ligne: www.revues.org (@
consulté en XXX 2012).

TomaseLro Michael et CaLt Josep, 1997, Primate Cognition, New
York, Oxford University Press.

Vavcirair Jacques, 1998, L’homimne et le singe. Psychologie comparée,
Paris, Flammarion.

VisaLsercHi Elisabetta, Abpesst Elsa et al., 2009, «Selection of
effective stone tools by wild bearded capuchin monkeys»,
Current Biology, 19, p. 213-217.

Waal Frans pE, 1992, De la réconciliation chez les primates, Paris,
Flammarion.

— 1996, « Lactivité sexuelle pacificatrice des bonobos», Pour la
science, 211, p. 70-77.

Zartont MiLLano Marja et Auraujo MonTEgo-Fiiao Emygdio,
2009, «Predation on small mammals by capuchin monkeys,
Cebus Cay », Neotropical Primates, 16 (2), p. 78-80.

123

COMPARER L’INCOMPARABLE






